
Re
gis

tra
zio

ne
 al

 Tr
ibu

na
le 

di 
Ve

lle
tri 

n. 
9/2

00
4 d

el 
23

.04
.20

04
 - R

ed
az

ion
e: 

C.
so

 de
lla

 R
ep

ub
bli

ca
 34

3 -
 00

04
9 V

EL
LE

TR
I  R

M 
- 0

6.9
63

00
51

 -  
fax

  0
69

61
00

59
6  

- c
ur

ia@
dio

ce
si.

ve
lle

tri-
se

gn
i.it

 M
en

sil
e a

 ca
rat

ter
e d

ivu
lga

tiv
o e

 uf
fic

ial
e p

er 
gli

 at
ti  

de
lla

 C
ur

ia 
e p

as
tor

ale
  p

er 
la 

vit
a d

ell
a D

ioc
es

i d
i V

ell
etr

i -S
eg

ni 
 A

nn
o 2

2, 
n.1

1(2
30

) - 
No

ve
mb

re 
20

25



22 Novembre 2025Novembre 2025
Anno 22, n. 11 (230)

Il contenuto di articoli, servizi foto e loghi nonché quello voluto da chi vi compare rispecchia esclusiva
mente il pensiero degli artefici e non vincola mai in nessun modo Ecclesìa in Cammino, la direzione 
e la redazione. Queste, insieme alla proprietà, si riservano inoltre il pieno ed esclusivo diritto di 
pubblicazione, modifica e stampa a propria insindacabile discrezione senza alcun preavviso o 
autorizzazioni. 

Articoli, fotografie ed altro materiale, anche se non pubblicati, non si restituiscono. 

E’ vietata ogni tipo di riproduzione di testi, fotografie, disegni, marchi, ecc. senza esplicita autorizzazione 
del direttore.

Ecclesia in cammino
Bollettino Ufficiale per gli atti di Curia

Mensile a carattere divulgativo e ufficiale per gli atti
della Curia e pastorale per la vita della 

Diocesi di Velletri-Segni

Direttore Responsabile
Mons. Angelo Mancini

Collaboratori
Stanislao Fioramonti
Tonino Parmeggiani

Mihaela Lupu

Proprietà
Diocesi di Velletri-Segni

Registrazione del Tribunale di Velletri 
n. 9/2004 del 23.04.2004

Stampa: Eurograf Sud S.r.l.
Ariccia (RM)

Redazione
Corso della Repubblica 343
00049 VELLETRI  RM
06.9630051  fax 96100596 
curia@diocesi.velletri-segni.it

A questo numero hanno collaborato inoltre: 
S.E. mons. Stefano Russo, mons. Luciano Lepore, p. Tomas
Ravaglioli, don Ettore Capra, don Andrea Pacchiarotti, don
Claudio Sammartino, Sara Gilotta, Valentino Marcon, Costantino
Coros, Miraugusta Bucci, Silvia Sfrecola, Luigi Musacchio,
Assunta Rea.

Consultabile online in formato pdf sul sito:
www.diocesivelletrisegni.it

DISTRIBUZIONE GRATUITA

In copertina:

Il Martirio di San Clemente, 

Paul Bril, 1582,  Sala Clementina - Vaticano

- “DILEXI TE” (“Ti ho amato”). La prima 

Esortazione Apostolica di Papa

Leone XIV, sintesi a cura di 
Stanislao Fioramonti p. 3

- Lettera Enciclica di Papa Francesco

Dilexit Nos/11 La riparazione: 

un prolungamento per il Cuore di Cristo p. 7

- Cardinal Francis Arinze a novembre 

93° genetliaco e 67° Anniversario 

Ordinazione Presbiterale,

la Redazione p. 6

- Un modo diverso di spiegare il 

Mistero Trinitario,

mons. Luciano Lepore          p. 9

- La poesia come luogo di fede,
Sara Gilotta  p. 10

- San Peter To Rot, primo santo della 

Papua Nuova Guinea,

p. Tomás Ravaglioli             p. 11

- Attraverso la Dottrina sociale della Chiesa  

(DSC) /4. “Dottrina” o “magistero” sociale?,

Valentino Marcon p. 13

- “Ciascuno li udiva parlare nella 
propria lingua” (At.2,6),

mons. Luciano Lepore      p. 16

- Un’occasione per formarsi alla liturgia, 

per viverla più consapevolmente

LIEVITO DI PACE E DI SPERANZA

Diffuso il calendario dei Percorsi di 

formazione liturgica 2025/2026 nelle 

diocesi di Velletri-Segni e di Frascati          p. 17

- Dedicazione della Chiesa Regina Pacis.

Domenica 9 Novembre è stato dedicato la   

Nuova Chiesa e inaugurati i nuovi locali della 

Parrocchia Regina Pacis in Velletri,

don Ettore Capra  p. 18

- L’àncora della speranza. 23 Novembre 

San Clemente I, Papa e Martire

Patrono della Città di Velletri e Compatrono 

della Diocesi, 

don Ettore Capra p. 20

-  Assemblea Interdiocesana di Velletri - Segni 

e Frascati: un cammino comune guidati 

dallo Spirito,

Costantino Coros p. 22

- Convegno Ecumenico Immaginario su 

Giovanni 14,1-12 "Non sia turbato il 

vostro cuore",

Luigi Musacchio                  p. 23

- Il museo che pensa  - Pensare al museo.

SOLO UNA, conversazioni intorno ad 

un’opera d’arte,

Silvia Sfrecola p. 24

- Nuovi studi sulla Pergamena di 

Scuola inglese,

Miraugusta Bucci       p. 25

- Il Discorso della Montagna,                              

Luigi Musacchio                 p. 26

- Corradino di Svevia (1252 - 1268),                           

don Claudio Sammartino  p. 27

- L’Ospitalità alle truppe napoletane, 

sconfinate nello Strato Pontificio / 5

4. Rimborsi e problemi di convivenza,

Assunta Rea p. 28

- Nomine e Decreti vescovili            pp. 30-32     



33Novembre 2025Novembre 2025
Anno 22, n. 11 (230)

continua nella pag. 4

sintesi a cura di 
Stanislao Fioramonti

ÈÈil titolo di un’esortazione apostolica
di papa Leone XIV, il primo documento
magisteriale del suo pontificato. E’ sta-

ta pubblicata, significativamente, il 4 otto-
bre 2025, festa di San Francesco d’Assisi
e ha per tema l’amore verso i poveri. Richiama
e anzi si ricollega direttamente alla “Dilexit
nos”, l’ultima  enciclica di papa Francesco
sull’amore umano e divino del cuore di Gesù
Cristo, pubblicata il 24 ottobre 2024.
Il testo dell’esortazione apostolica leonina
è stato reso noto giovedì 9 ottobre, alle ore
12, in una conferenza di presentazione effet-
tuata presso la sala stampa della Santa Sede.
Alla conferenza stampa sono intervenuti il
Card. Michael Czerny SJ, prefetto del Dicastero
per il Servizio dello Sviluppo Umano
Integrale; il Card. Konrad Krajewski, ele-
mosiniere di Sua Santità e prefetto del Dicastero
per il Servizio della Carità (Elemosineria apo-
stolica); Fra Frédéric-Marie Le Méhauté O.F.M.,
provinciale dei Frati Minori della Francia/Belgio
e dottore in teologia, e suor Clémence, pic-
cola sorella di Gesù della Fraternità delle
Tre Fontane a Roma.
Dell’esortazione apostolica leoniana ripor-
tiamo solo l’Introduzione, che spiega l’ori-
gine del documento e il suo contenuto. Il lun-
go testo successivo abbiamo cercato di sin-
tetizzarlo in uno schema, preparatorio alla
sua lettura, con i titoli di capitoli e paragra-
fi e qualche passaggio particolarmente signi-
ficativo. Invitiamo tuttavia a leggere il docu-
mento nella sua interezza, per capire l’in-
dirizzo che papa Leone XIV intende dare al
suo pontificato.
Ecco l’inizio della “Dilexi te”:
1. «Ti ho amato» (Ap 3,9), dice il Signore
a una comunità cristiana che, a differenza

di altre, non aveva alcuna rilevanza o risor-
sa ed era esposta alla violenza e al disprezzo:
«Per quanto tu abbia poca forza […] li farò
venire perché si prostrino ai tuoi piedi» (Ap
3,8-9). Questo testo richiama le parole del
cantico di Maria: «Ha rovesciato i potenti dai
troni, ha innalzato gli umili. Ha ricolmato di
beni gli affamati, ha rimandato i ricchi a mani
vuote» (Lc1,52-53).
2. La dichiarazione d’amore dell’Apocalisse
rimanda al mistero inesauribile che Papa
Francesco ha approfondito nell’Enciclica Dilexit
nos sull’amore divino e umano del Cuore
di Cristo. In essa abbiamo ammirato il modo
in cui Gesù si identifica «con i più piccoli del-
la società» e come, col suo amore donato
sino alla fine, mostra la dignità di ogni esse-
re umano, soprattutto quando «più è debo-
le, misero e sofferente». Contemplare l’a-
more di Cristo «ci aiuta a prestare maggiore
attenzione alle sofferenze e ai bisogni degli
altri, ci rende forti per partecipare alla sua
opera di liberazione, come strumenti per la
diffusione del suo amore».
3. Per questa ragione, in continuità con l’Enciclica
Dilexit nos Papa Francesco stava preparando,
negli ultimi mesi della sua vita, un’Esortazione
apostolica sulla cura della Chiesa per i pove-
ri e con i poveri, intitolata Dilexi te, imma-
ginando che Cristo si rivolga ad ognuno di
loro dicendo: Hai poca forza, poco potere,
ma «io ti ho amato» (Ap 3,9). 
Avendo ricevuto come in eredità questo pro-
getto, sono felice di farlo mio – aggiungendo
alcune riflessioni – e di proporlo ancora all’i-
nizio del mio pontificato, condividendo il desi-
derio dell’amato Predecessore che tutti i cri-
stiani possano percepire il forte nesso che
esiste tra l’amore di Cristo e la sua chiamata
a farci vicini ai poveri. 
Anch’io infatti ritengo necessario insistere
su questo cammino di santificazione, per-

ché nel «richiamo a rico-
noscerlo nei poveri e nei
sofferenti si rivela il cuore
stesso di Cristo, i suoi sen-
timenti e le sue scelte più
profonde, alle quali ogni san-
to cerca di conformarsi».
L’esortazione apostolica
è poi strutturata in cin-
que capitoli:

Capitolo Primo. 
Alcune Parole
Indispensabili

«Tutto quello che avete fat-
to a uno solo di questi miei
fratelli più piccoli, l’avete fat-
to a me» (Mt 25,40). Non
siamo nell’orizzonte della

beneficenza, ma della Rivelazione: il con-
tatto con chi non ha potere e grandezza è
un modo fondamentale di incontro con il Signore
della storia. Nei poveri Egli ha ancora qual-
cosa da dirci.
San Francesco
(La scelta dei poveri) è stata anche la scel-
ta di San Francesco d’Assisi: nel lebbroso
fu Cristo stesso ad abbracciarlo, cam-
biandogli la vita. La figura luminosa del
Poverello non cesserà mai di ispirarci.
Fu lui, otto secoli fa, a provocare una rina-
scita evangelica nei cristiani e nella socie-
tà del suo tempo. Dapprima ricco e baldanzoso,
il giovane Francesco rinacque dall’impatto
con la realtà di chi è espulso dalla convi-
venza. La spinta da lui impressa non ces-
sa di muovere gli animi dei credenti e di tan-
ti non credenti e «ha cambiato la storia».
Lo stesso Concilio Vaticano II come affer-
ma San Paolo VI si trova su questa via: 
«L’antica storia del buon samaritano è sta-
ta il paradigma della spiritualità del Concilio».
Sono convinto che la scelta prioritaria per
i poveri genera un rinnovamento straordi-
nario sia nella Chiesa che nella società, quan-
do siamo capaci di liberarci dall’autoreferenzialità
e riusciamo ad ascoltare il loro grido. 

Il grido dei poveri
La condizione dei poveri rappresenta un
grido che, nella storia dell’umanità,
interpella costantemente la nostra vita,
le nostre società, i sistemi politici ed eco-
nomici e, non da ultimo, anche la
Chiesa. Sul volto ferito dei poveri troviamo
impressa la sofferenza degli innocenti e,
perciò, la stessa sofferenza del Cristo.
(…) Esistono molte forme di povertà: quel-
la di chi non ha mezzi di sostentamento mate-
riale, la povertà di chi è emarginato social-
mente e non ha strumenti per dare voce alla



44 Novembre 2025Novembre 2025
Anno 22, n. 11 (230)

propria dignità e alle proprie capacità, la pover-
tà morale e spirituale, la povertà culturale,
quella di chi si trova in una condizione di
debolezza o fragilità personale o sociale, la
povertà di chi non ha diritti, non ha spazio,
non ha libertà. All’impegno concreto per
i poveri occorre anche associare una tra-
sformazione di mentalità che possa
incidere a livello culturale. (...) 
Così, in un mondo dove sempre più nume-
rosi sono i poveri, paradossalmente vedia-
mo anche crescere alcune élite di ricchi, che
vivono nella bolla di condizioni molto con-
fortevoli e lussuose, quasi in un altro mon-
do rispetto alla gente comune. 
Ciò significa che ancora persiste – a volte
ben mascherata – una cultura che scarta
gli altri senza neanche accorgersene e tol-
lera con indifferenza che milioni di perso-
ne muoiano di fame o sopravvivano in con-
dizioni indegne dell’essere umano.  

Pregiudizi ideologici
È aumentata la ricchezza, ma senza equi-
tà, e così ciò che accade è che nascono nuo-
ve povertà. Anche i cristiani, in tante occa-
sioni, si lasciano contagiare da atteggiamenti
segnati da ideologie mondane o da orien-
tamenti politici ed economici che portano a
ingiuste generalizzazioni e a conclusioni fuor-
vianti. Il fatto che l’esercizio della carità risul-
ti disprezzato o ridicolizzato, come se si trat-
tasse della fissazione di alcuni e non del nucleo
incandescente della missione ecclesiale, mi
fa pensare che bisogna sempre nuovamente
leggere il Vangelo, per non rischiare di sosti-
tuirlo con la mentalità mondana. 
Non è possibile dimenticare i poveri, se non
vogliamo uscire dalla corrente viva della Chiesa
che sgorga dal Vangelo e feconda ogni momen-
to storico.

Capitolo Secondo. 
Dio Sceglie I Poveri

La scelta dei poveri.
(Dio) si è fatto povero, (…) nella croce ha
condiviso la nostra radicale povertà, che è
la morte. Si comprende bene, allora, per-
ché si può anche teologicamente parlare di
un’opzione preferenziale da parte di Dio per
i poveri, un’espressione nata nel contesto
del continente latino-americano e in parti-
colare nell’Assemblea di Puebla, ma che è
stata ben integrata nel successivo magistero
della Chiesa. Questa “preferenza” non
indica mai un esclusivismo o una discrimi-
nazione verso altri gruppi, che in Dio sareb-
bero impossibili; essa intende sottolineare
l’agire di Dio che si muove a compassione
verso la povertà e la debolezza dell’uma-
nità intera e che, volendo inaugurare un Regno

di giustizia, di fraternità e di solidarietà, ha
particolarmente a cuore coloro che sono dis-
criminati e oppressi, chiedendo anche a noi,
alla sua Chiesa, una decisa e radicale scel-
ta di campo a favore dei più deboli.
Gesù, Messia povero
Tutta la vicenda veterotestamentaria
della predilezione di Dio per i poveri e il
desiderio divino di ascoltare il loro gri-
do (...) trova in Gesù di Nazaret la sua pie-
na realizzazione. (…) 
San Paolo può affermare: «Conoscete infat-
ti la grazia del Signore nostro Gesù Cristo:
da ricco che era, si è fatto povero per voi,
perché voi diventaste ricchi per mezzo del-
la sua povertà» (2Cor 8,9).
In effetti, il Vangelo mostra che questa pover-
tà toccava ogni aspetto della sua vita. (…)
È in questa condizione che si può riassu-
mere in maniera chiara la povertà di Gesù.
Si tratta della stessa esclusione che carat-
terizza la definizione dei poveri: essi sono
gli esclusi dalla società. Gesù è la rivela-
zione di questo privilegium pauperum. Egli
si presenta al mondo non solo come
Messia povero, ma anche come Messia dei
poveri e per i poveri.
Vi sono alcuni indizi a proposito della con-
dizione sociale di Gesù.
Egli, dunque, si manifesta come Colui che,
nell’oggi della storia, viene a realizzare la
vicinanza amorevole di Dio, che è anzitut-
to opera di liberazione per chi è prigionie-
ro del male, per i deboli e i poveri. (…) 
Verso i poveri, infatti, Dio mostra predilezione:
prima di tutto a loro è rivolta la parola di spe-
ranza e di liberazione del Signore e, per-
ciò, pur nella condizione di povertà o debo-
lezza, nessuno deve sentirsi più abbando-
nato. E la Chiesa, se vuole essere di Cristo,
dev’essere Chiesa delle Beatitudini, Chiesa
che fa spazio ai piccoli e cammina povera
con i poveri, luogo in cui i poveri hanno un
posto privilegiato (cfr Gc 2,2-4).

La misericordia verso i poveri 
nella Bibbia
Un chiaro esempio ecclesiale di condivisione
dei beni e di attenzione alla povertà, lo tro-
viamo nella vita quotidiana e nello stile del-
la prima comunità cristiana.
La vita delle prime comunità ecclesiali, nar-
rata nel canone biblico e giunta a noi come
Parola rivelata, ci viene offerta come esem-
pio da imitare e come testimonianza della
fede che opera per mezzo della carità, e rima-
ne quale monito permanente per le gene-
razioni a venire. 
Nel corso dei secoli, queste pagine hanno
sollecitato il cuore dei cristiani ad amare e
a generare opere di carità, come semi fecon-

di che non smettono di produrre frutti.

Capitolo Terzo. 
Una Chiesa Per I Poveri

La Chiesa «riconosce nei poveri e nei sof-
ferenti l’immagine del suo fondatore, pove-
ro e sofferente, si fa premura di sollevarne
la indigenza e in loro cerca di servire il Cristo».
(…) Occorre affermare senza giri di parole
che esiste un vincolo inseparabile tra la nostra
fede e i poveri». In merito abbiamo abbon-
danti testimonianze lungo la storia quasi bimil-
lenaria dei discepoli di Gesù.

(N. d. R. Nei paragrafi successivi si ricordano 
queste testimonianze, a partire da:)

La vera ricchezza della Chiesa:
gli  Apostoli, San Paolo, S. Stefano proto-
martire; S. Lorenzo diacono a Roma di papa
Sisto II;
I Padri della Chiesa e i poveri: 
S. Ignazio di Antiochia; Policarpo vescovo
di Smirne; S. Giustino.
San Giovanni Crisostomo
Sant’Agostino e il suo maestro spirituale
S. Ambrogio.
Cura dei malati con San Cipriano vesco-
vo di Cartagine; S. Giovanni di Dio; S. Camillo
de Lellis; S. Vincenzo de Paoli e S. Luisa
de Marillac e altre congregazioni femmini-
li (Suore ospedaliere, Piccole Suore della
Divina Provvidenza...).
La cura dei poveri nella vita monastica:
Basilio Magno Vescovo di Cesarea in
Oriente; San  Benedetto da Norcia in Occidente;
San Bernardo di Chiaravalle.
Liberare i prigionieri: 
S. Giovanni di Matha e S. Felice di Valois
fondatori dei Trinitari; S. Pietro Nolasco e
S. Raimondo di Penafort per i Mercedari;
tante istituzioni e congregazioni moderne.
Testimoni della povertà evangelica: 
gli Ordini mendicanti nati nel XIII secolo
(Francescani, Domenicani, Agostiniani,
Camelitani), e quindi Francesco e Chiara d’Assisi;
Domenico di Guzman.
La Chiesa e l’educazione dei poveri: 
con gli Scolopi di S. Giuseppe Calasanzio;
i Fratelli delle Scuole Cristiane di San G. B.
de la Salle; i Fratelli Maristi delle Scuole di
S. Marcellino Champagnat; i Salesiani di S.
Giovanni Bosco; l’Istituto della Carità del Beato
Antonio Rosmini; le Orsoline, le Maestre Pie
e tante altre Congregazioni femminili dedi-
te all’educazione del popolo.
Accompagnare i migranti:
San G. B. Scalabrini; Santa Francesca Saverio
Cabrini; e oggi la Caritas Internationalis e
tutte le altre organizzazioni di accoglienza
di profughi e migranti.

continua nella pag. accanto



55Novembre 2025Novembre 2025
Anno 22, n. 11 (230)

Accanto agli ultimi:
Santa Teresa di Calcutta; la brasiliana Santa
Dulce dei Poveri; San Benedetto Menni; San
Charles de Foucauld; S. Katharine Drexel;
Suor Emmanuelle e moltissime altre.
Movimenti popolari di laici che operano a
favore delle categorie ai margini, in ogni luo-
go.

Capitolo Quarto.  
Una Storia Che Continua

Il secolo della Dottrina Sociale della Chiesa
L’accelerazione delle trasformazioni tecno-
logiche e sociali degli ultimi due secoli, pie-
na di tragiche contraddizioni, non è stata solo
subita, ma anche affrontata e pensata dai
poveri. I movimenti dei lavoratori, delle don-
ne, dei giovani, così come la lotta contro le
discriminazioni razziali hanno comportato una
nuova coscienza della dignità di chi è ai mar-
gini. Anche il contributo della Dottrina
Sociale della Chiesa ha in sé questa radi-
ce popolare da non dimenticare: sarebbe
inimmaginabile la sua rilettura della
Rivelazione cristiana entro le moderne cir-
costanze sociali, lavorative, economiche e
culturali senza i laici cristiani alle prese con
le sfide del loro tempo. 
Al loro fianco operarono religiose e religio-
si testimoni di una Chiesa in uscita dalle vie
già percorse. 
Il cambiamento d’epoca che stiamo affron-
tando rende oggi ancora più necessaria la
continua interazione tra battezzati e
Magistero, tra cittadini ed esperti, tra popo-
lo e istituzioni. In particolare, va nuovamente
riconosciuto che la realtà si vede meglio dai
margini e che i poveri sono soggetti di una
specifica intelligenza, indispensabile alla Chiesa
e all’umanità.
Il Magistero degli ultimi centocinquant’an-
ni offre una vera miniera di insegnamenti che
riguardano i poveri. La Rerum Novarum (1891)
di Leone XIII; la Mater et Magistra (1961)
di San Giovanni XXIII; il Concilio Vaticano
II” avviato dallo Stesso papa Giovanni XXIII
e concluso da San Paolo VI e arricchito dagli
interventi di numerosissimi vescovi del mon-
do (N.D.R. papa Leone XIV ricorda in particolare quel-
lo del Card. Lercaro Arcivescovo di Bologna del 6 dicem-
bre 1962); papa Paolo VI nella udienza gene-
rale dell’11 novembre 1964 e nell’enciclica
Populorum progressio; la costituzione con-
ciliare Gaudium et spes; le encicliche
Sollicitudo rei socialis e Laborem exercens
di Giovanni Paolo II; la Charitas in veritate
di papa Benedetto XV; l’intero magistero di
Papa Francesco; le decisioni delle Conferenze
episcopali Latino- Americane a Medellin, Puebla,
Santo Domingo e Aparecida, rafforzate anche
dal martirio di S. Oscar Romero Arcivescovo
del Salvador.

Strutture di peccato che creano 
povertà e disuguaglianze estreme
A Medellin i vescovi si pronunciarono per
la scelta preferenziale dei poveri, decisio-
ne confermata alla Conferenza di Puebla,
che qualificò come “peccato sociale” le strut-
ture di ingiustizia.
Auspico pertanto che «cresca il numero dei
politici capaci di entrare in un autentico dia-
logo che si orienti efficacemente a sanare
le radici profonde e non l’apparenza dei mali
del mondo». E’ perciò doveroso continua-
re a denunciare la “dittatura di un’economia
che uccide” e riconoscere che «mentre i gua-
dagni di pochi crescono esponenzialmen-
te, quelli della maggioranza si collocano sem-
pre più distanti dal benessere di questa mino-
ranza felice. Un peccato sociale chiaramente
denunciato da papa Francesco nella Dilexit
nos. Pertanto dobbiamo impegnarci sem-
pre di più a risolvere le cause strutturali del-
la povertà, perché la mancanza di equità «è
la radice dei mali sociali». Infatti, «molte vol-
te si constata che, di fatto, i diritti umani non
sono uguali per tutti».
Tra le questioni strutturali che non si può imma-
ginare di risolvere dall’alto e che al più pre-
sto domandano di essere prese in carico c’è
quella dell’ambiente dove vivono i poveri;
infatti «il deterioramento dell’ambiente e quel-
lo della società colpiscono in modo speciale
i più deboli del pianeta». 
Le strutture d’ingiustizia vanno riconosciu-
te e distrutte con la forza del bene, attra-
verso il cambiamento delle mentalità ma anche,
con l’aiuto delle scienze e della tecnica, attra-
verso lo sviluppo di politiche efficaci nella
trasformazione della società. Va ricordato
sempre che la proposta del Vangelo è più
ampia: è il Regno di Dio. 
Infine, la preoccupazione della purezza del-
la fede non deve essere disgiunta dalla preoc-
cupazione di dare, mediante una vita teo-
logale integrale, la risposta di un’efficace testi-
monianza di servizio del prossimo, e in modo
tutto particolare del povero e dell’oppresso».

I poveri come soggetti
Nella Conferenza di Aparecida i Vescovi
latino-americani, ribadendo la scelta
preferenziale ed evangelica per i poveri
da parte della Chiesa, esplicitarono che
essa «è inscritta nella fede cristologica
che ha portato Dio a farsi povero per noi,
per arricchirci con la sua povertà». 
Ed insisterono anche che le comunità emar-
ginate hanno il diritto di vivere il Vangelo e
celebrare e comunicare la fede secondo i
valori presenti nelle loro culture, perché l’e-
sperienza della povertà dà loro la capacità
di riconoscere aspetti della realtà che altri

non riescono a vedere, e per questo la socie-
tà e la Chiesa hanno bisogno di ascoltarli.
L’opzione per i poveri esige da noi un’attenzione
d’amore rivolta all’altro, il desiderio di cer-
care effettivamente il suo bene e di servir-
lo non per necessità o vanità, ma perché è
bello. Questa è un’opzione che deve trovare
posto tra le forme più alte di vita evangeli-
ca. E da qui la necessità che tutti ci lascia-
mo evangelizzare dai poveri.

Capitolo Quinto. 
Una Sfida Permanente

Questa bimillenaria storia di attenzione
ecclesiale verso i poveri e con i poveri
è parte essenziale dell’ininterrotto cammi-
no della Chiesa, è un elemento essenzia-
le della storia di Dio con noi. 
In quanto è Corpo di Cristo, la Chiesa sen-
te come propria “carne” la vita dei poveri, i
quali sono parte privilegiata del popolo in
cammino.
Per questo l’amore ai poveri – in qualunque
forma si manifesti tale povertà – è la garan-
zia evangelica di una Chiesa fedele al cuo-
re di Dio.

Di nuovo il buon samaritano
La cultura dominante dell’inizio di questo mil-
lennio spinge ad abbandonare i poveri al loro
destino, a non considerarli degni di atten-
zione e tanto meno di apprezzamento.
Nell’Enciclica Fratelli tutti papa Francesco
ci ha invitato a riflettere sulla parabola del
buon samaritano; una scena, quella che si
ripete anche ai nostri giorni. Cosa fece il buon
samaritano di fronte a un uomo ferito e abban-
donato? E cosa faremmo noi in una situa-
zione simile? Un buon cristiano può volta-
re le spalle al dolore?
Una sfida ineludibile per la Chiesa di oggi
“Non sciupate le occasioni di agire con mise-
ricordia”, ci ammonisce il grande papa Gregorio
Magno, che coraggiosamente sfidava i dif-
fusi pregiudizi nei confronti dei poveri, come
quello che li vedeva responsabili della loro
stessa miseria.
La realtà è che i poveri per i cristiani non
sono una categoria sociologica, ma la stes-
sa carne di Cristo. Infatti, non è sufficiente
limitarsi a enunciare la dottrina dell’incarnazione
di Dio; per entrare davvero in questo miste-
ro, invece, bisogna specificare che il
Signore si fa carne che ha fame, che ha sete,
che è malata, carcerata. 
«Una Chiesa povera per i poveri incomin-
cia con l’andare verso la carne di Cristo. E
questo non è facile». Talvolta si riscontra in
alcuni movimenti o gruppi cristiani la caren-
za o addirittura l’assenza dell’impegno per
il bene comune della società e, in partico-

continua nella pag. 6



66 Novembre 2025Novembre 2025
Anno 22, n. 11 (230)

lare, per la difesa e la promozione dei più
deboli e svantaggiati.
La religione, specialmente quella cristiana,
non può essere limitata all’ambito privato.
«Qualsiasi comunità della Chiesa, nella misu-
ra in cui pretenda di stare tranquilla senza
occuparsi creativamente e cooperare con
efficacia affinché i poveri vivano con digni-
tà e per l’inclusione di tutti, correrà anche
il rischio della dissoluzione, benché parli di
temi sociali o critichi i governi. Facilmente
finirà per essere sommersa dalla monda-
nità spirituale, dissimulata con pratiche reli-
giose, con riunioni infeconde o con discor-
si vuoti».
Inoltre, «la peggior discriminazione di cui sof-
frono i poveri è la mancanza di attenzione
spirituale”. La attenzione spirituale ai pove-
ri viene messa in discussione da certi pre-
giudizi, anche da parte di cristiani, perché
ci sentiamo più a nostro agio senza i pove-

ri e pensiamo che non siano meritevoli di
una promozione integrale.

Ancora oggi, dare
È bene – conclude papa Leone XIV - spen-
dere un’ultima parola sull’elemosina, che oggi
non gode di buona fama, spesso neppure
tra i credenti. Non solo essa viene raramente
praticata, ma a volte addirittura disprezza-
ta. Da una parte, ribadisco che l’aiuto più
importante per una persona povera è aiu-
tarla ad avere un buon lavoro, perché pos-
sa guadagnarsi una vita più consona alla
sua dignità sviluppando le sue capacità e
offrendo il suo sforzo personale.
Dall’altra parte, se non c’è ancora questa
possibilità concreta, non dobbiamo corre-
re il rischio di lasciare una persona abban-
donata alla sua sorte, senza quello che è
indispensabile per vivere degnamente. E quin-
di l’elemosina rimane un momento neces-
sario di contatto, di incontro e di immede-

simazione nella condizione altrui.In ogni caso,
l’elemosina, anche se piccola, infonde pie-
tas in una vita sociale in cui tutti si preoc-
cupano del proprio interesse personale. 
Si attribuiva a San Giovanni Crisostomo que-
sta esortazione: 
«L’elemosina è l’ala della preghiera. Se non
aggiungi un’ala alla tua preghiera, a mala-
pena potrà volare».
L’amore e le convinzioni più profonde van-
no alimentate, e lo si fa con gesti. Rimanere
nel mondo delle idee e delle discussioni, sen-
za gesti personali sarà la rovina dei nostri
sogni più preziosi. Per questa semplice ragio-
ne come cristiani non rinunciamo all’elemosina.
L’amore è soprattutto un modo di concepi-
re la vita, un modo di viverla. Ebbene, una
Chiesa che non mette limiti all’amore, che
non conosce nemici da combattere, ma solo
uomini e donne da amare, è la Chiesa di
cui oggi il mondo ha bisogno.

la Redazione

II
n occasione del 93° compleanno

e del 67° anniversario di

Ordinazione Sacerdotale di Sua

Eminenza il Cardinale Francis Arinze,

che ricorrono il prossimo 23

novembre, giorno in cui la nostra

Chiesa Suburbicaria celebra la festa

patronale di San Clemente,

S.E.R. Mons. Stefano Russo,

Vescovo diocesano, esprime a

nome proprio le più vive e senti-

te felicitazioni e, nel contempo, ele-

va al Signore fervide preghiere di

rendimento di grazie per il dono

del sacro ministero e della vita del

venerato Porporato Vescovo tito-

lare della prestigiosa Sede Veliterna.

A tali sentimenti si uniscono

S.E.R. Mons. Vincenzo Apicella,

Vescovo emerito, ed i Rev.mi Canonici

della Cattedrale, certi di interpre-

tare la voce e l’affetto di tutto il

Clero secolare e religioso, nonché

del Popolo di Dio affidato alla cura

pastorale della Diocesi.

La provvidenziale coincidenza di

queste ricorrenze con la solenni-

tà del Santo Patrono è segno elo-

quente del legame spirituale e di carità che unisce

l’Eminentissimo Signor Cardinale alla nostra terra ed egli

continua, da più lustri, a manife-

stare tale vincolo con la costante

preghiera per le necessità della sua

Cattedra cardinalizia, con la pre-

senza affettuosa nelle visite alle comu-

nità e con la partecipazione fede-

le alle celebrazioni delle festivi-

tà patronali.

Nel rinnovare a Sua Eminenza i

più sinceri auguri di ogni bene nel

Signore, la Chiesa di Velletri–Segni

esprime profonda gratitudine per

l’esempio sacerdotale che Egli ha

offerto e continua ad offrire:

come zelante vescovo nella sua Patria,

come fedelissimo collaboratore del-

la Santa Sede e come illuminato

Prefetto della Congregazione per

il Culto Divino e la Disciplina dei

Sacramenti.

Mons. Russo, mentre assicura la

riconoscente preghiera di tutto il

Clero ed il Popolo di Dio che è in

Velletri alla Madre delle Grazie per

il dono della paterna e protettiva

presenza del Cardinale nella vita

della diocesi, ne venera la Porpora

segno di fedeltà a Cristo ed alla

Santa Chiesa Romana fino all’ef-

fusione del sangue e rinnova

all’Eminentissimo Presule la richiesta della sua amorevole

benedizione. Ad multos annos, Eminenza!

segue da pag. 5



77Novembre 2025Novembre 2025
Anno 22, n. 11 (230)

191. C’è un altro modo comple-
mentare di intendere la riparazio-
ne, che ci permette di collocarla
in un rapporto ancora più diretto
con il Cuore di Cristo, senza esclu-
dere da questa riparazione l’impegno
concreto verso i nostri fratelli e sorel-
le di cui abbiamo parlato.
192. In un altro contesto ho affer-
mato che «in qualche modo, Egli
[Dio] ha voluto limitare sé stesso»
e «molte cose che noi consideriamo
mali, pericoli o fonti di sofferenza,
fanno parte in realtà dei dolori del
parto, che ci stimolano a collaborare con
il Creatore».
La nostra collaborazione può permettere alla
potenza e all’amore di Dio di diffondersi nel-
la nostra vita e nel mondo, mentre il rifiu-
to o l’indifferenza possono impedirlo. 
Alcune espressioni bibliche lo esprimono
metaforicamente, come quando il Signore
reclama: «Se vuoi davvero ritornare,
Israele, a me dovrai ritornare» (Ger 4,1).
O quando dice, di fronte al rifiuto del suo
popolo: «Il mio cuore si commuove dentro
di me, il mio intimo freme di compassione»
(Os 11,8).
193. Benché non sia possibile parlare di una
nuova sofferenza del Cristo glorioso, «il Mistero
pasquale di Cristo […] e tutto ciò che Cristo
è, tutto ciò che ha compiuto e sofferto per
tutti gli uomini, partecipa dell’eternità divi-
na e perciò abbraccia tutti i tempi e in essi
è reso presente».
Possiamo invece dire che Egli stesso ha
accettato di limitare la gloria espansiva del-
la sua risurrezione, di contenere la diffusione
del suo immenso e ardente amore per lascia-
re spazio alla nostra libera cooperazione
con il suo Cuore. Questo è tanto reale che
il nostro rifiuto lo ferma in tale impulso di
donazione, così come la nostra fiducia e l’of-
ferta di noi stessi apre uno spazio, offre un
canale libero da ostacoli all’effusione del suo
amore. 
Il nostro rifiuto o la nostra indifferenza limi-
tano gli effetti della sua potenza e la fecon-
dità del suo amore in noi. Se non trova in
me fiducia e apertura, il suo amore viene
privato - perché Lui stesso così ha voluto
- del suo prolungamento nella mia vita, che
è unica e irripetibile, e nel mondo in cui mi
chiama a renderlo presente. Ciò non deri-
va da una sua fragilità, ma dalla sua infi-
nita libertà, dalla sua paradossale poten-

za e dalla perfezione del suo amore per cia-
scuno di noi. Quando l’onnipotenza di Dio
si mostra nella debolezza della nostra liber-
tà, «soltanto la fede può riconoscerla».
194. Infatti, Santa Margherita Maria racconta
che, in una delle manifestazioni di Cristo,
Egli le parlò del suo Cuore appassionato
d’amore per noi, che «non potendo più con-
tenere in sé stesso le fiamme del suo arden-
te Amore, sente il bisogno di diffonderle».
Dal momento che il Signore, che tutto può,
nella sua divina libertà ha voluto avere biso-
gno di noi, la riparazione si intende come
rimuovere gli ostacoli che poniamo all’espansione
dell’amore di Cristo nel mondo con le nostre
mancanze di fiducia, gratitudine e dedizione.

L’offerta all’Amore

195. Per riflettere meglio su questo miste-
ro, ci viene nuovamente in aiuto la luminosa
spiritualità di Santa Teresa di Gesù
Bambino. Ella sapeva che alcune persone
avevano sviluppato una forma estrema di
riparazione, con la buona volontà di donar-
si per gli altri, che consisteva nell’offrirsi come
una sorta di “parafulmine” affinché si rea-
lizzasse la giustizia divina: 
«Pensavo alle anime che si offrono come
vittime alla Giustizia di Dio allo scopo di stor-
nare e di attirare su di sé i castighi riser-
vati ai colpevoli». Ma, per quanto ammire-
vole potesse sembrare tale offerta, lei non
ne era troppo convinta: «Io ero lontana dal
sentirmi portata a farla». Questa insisten-
za sulla giustizia divina alla fine induceva
a pensare che il sacrificio di Cristo fosse
incompleto o parzialmente efficace, o che
la sua misericordia non fosse sufficiente-
mente intensa.

196. Con la sua intuizione spirituale Santa
Teresa ha scoperto che c’è un altro modo
di offrire sé stessi, in cui non è necessario
saziare la giustizia divina, ma permettere
all’amore infinito del Signore di diffonder-
si senza ostacoli: 
«O mio Dio! Il tuo amore disprezzato deve
restare nel tuo Cuore? Mi sembra che se
tu trovassi anime che si offrono come Vittime
di olocausto al tuo Amore, tu le consume-
resti rapidamente; mi sembra che saresti
felice di non comprimere affatto i torrenti di
infinite tenerezze che sono in te».
197. Non c’è nulla da aggiungere all’unico
sacrificio redentore di Cristo, ma è vero che
il rifiuto della nostra libertà non permette al
Cuore di Cristo di dilatare in questo mon-
do le sue “ondate di infinita tenerezza”. 
Ed è così perché il Signore stesso vuole
rispettare tale possibilità. È questo, più che
la giustizia divina, a turbare il cuore di Santa
Teresa di Gesù Bambino, poiché per lei la
giustizia si comprende solo alla luce del-
l’amore. Abbiamo visto che ella adorava tut-
te le perfezioni divine attraverso la miseri-
cordia, e così le vedeva trasfigurate, rag-
gianti d’amore. Diceva: «Perfino la Giustizia
(e forse anche più di ogni altra) mi sembra
rivestita d’amore».
198. Nasce così il suo atto di offerta, non
alla giustizia divina, ma all’Amore miseri-
cordioso: «Mi offro come vittima d’olocau-
sto al tuo Amore misericordioso, supplicandoti
di consumarmi senza posa, lasciando tra-
boccare nella mia anima le onde di infini-
ta tenerezza che sono racchiuse in te, così
che io diventi Martire del tuo Amore, o mio
Dio!».
È importante notare che non si tratta solo
di permettere al Cuore di Cristo di diffon-
dere la bellezza del suo amore nel nostro

continua nella pag. 8



88 Novembre 2025Novembre 2025
Anno 22, n. 11 (230)

cuore, attraverso una fiducia totale, ma anche
che attraverso la propria vita raggiunga gli
altri e trasformi il mondo: «Nel Cuore del-
la Chiesa, mia Madre, sarò l’Amore! [...] Così
il mio sogno sarà realizzato».
I due aspetti sono inseparabilmente uniti.
199. Il Signore ha accettato la sua offerta.
Infatti, qualche tempo dopo lei stessa mani-
festò un amore intenso per gli altri e affer-
mò che proveniva dal Cuore di Cristo che
si prolungava attraverso di lei. Così dice-
va a sua sorella Leonia: «Ti amo mille vol-
te più teneramente di quanto si amino le
sorelle comuni, poiché posso amarti con il
Cuore del nostro Sposo celeste». E qual-
che tempo dopo disse a Maurice Bellière:
«Come vorrei farle comprendere la tene-
rezza del Cuore di Gesù, ciò che si aspet-
ta da lei!».

Integrità e armonia

200. Sorelle e fratelli, propongo che sviluppiamo
questa forma di riparazione, che è, in ulti-
ma analisi, offrire al Cuore di Cristo una nuo-
va possibilità di diffondere in questo mon-
do le fiamme della sua ardente tenerezza.
Se è vero che la riparazione implica il desi-
derio di risarcire gli oltraggi in qualsiasi modo
recati all’Amore increato, per dimentican-
za o per offesa, il modo più appropriato è
che il nostro amore offra al Signore una pos-
sibilità di espandersi in cambio di quelle vol-
te in cui è stato rifiutato o negato. 
Questo avviene se si va oltre la semplice
“consolazione” a Cristo di cui abbiamo par-
lato nel capitolo precedente, e si traduce
in atti di amore fraterno con cui curiamo le
ferite della Chiesa e del mondo. In tal modo
offriamo nuove espressioni alla forza
restauratrice del Cuore di Cristo.
201. Le rinunce e le sofferenze richieste da
questi atti d’amore per il prossimo ci uni-
scono alla passione di Cristo, e soffrendo
con Cristo in «quella mistica crocifissione
di cui parla l’Apostolo, tanto più copiosi frut-
ti di propiziazione e di espiazione raccoglieremo
per noi e per gli altri». Solo Cristo salva con
il suo sacrificio sulla croce per noi, solo Lui
redime, perché c’è «un solo Dio e un solo
mediatore tra Dio e gli uomini, l’uomo Cristo
Gesù, che ha dato se stesso in riscatto per
tutti» (1 Tm 2,5-6). 
La riparazione che offriamo è una parteci-
pazione liberamente accettata al suo amo-
re redentore e al suo unico sacrificio. Così
diamo compimento «a ciò che, dei patimenti
di Cristo, manca nella [nostra] carne, a favo-
re del suo corpo che è la Chiesa» (Col 1,24),

ed è Cristo stesso che prolunga attraver-
so di noi gli effetti della sua totale donazione
per amore.
202. Le sofferenze hanno spesso a che fare
con il nostro ego ferito, ma è proprio l’umiltà
del Cuore di Cristo che ci mostra la via del-
l’abbassamento. Dio ha voluto venire a noi
annientandosi, facendosi piccolo. Già lo inse-
gna l’Antico Testamento attraverso varie meta-
fore che mostrano un Dio che entra nelle
piccolezze della storia e si lascia rifiutare
dal suo popolo. 
Il suo amore si mescola alla vita quotidia-
na del popolo amato e si fa mendicante di
una risposta, come se chiedesse il permesso
di mostrare la sua gloria. 
D’altra parte, «forse una sola volta, con paro-
le sue, il Signore Gesù si è richiamato al
proprio cuore. E ha messo in evidenza que-
sto unico tratto: “mitezza e umiltà”. Come
se volesse dire che solo con questa via vuo-
le conquistare l’uomo». Quando Cristo ha
detto: «Imparate da me, che sono mite e
umile di cuore» (Mt 11,29) ci ha indicato che
«per esprimersi ha bisogno della nostra pic-
colezza, del nostro abbassarci».
203. In ciò che abbiamo detto è importan-
te notare diversi aspetti inseparabili, per-
ché queste azioni di amore verso il pros-
simo, con tutte le rinunce, le abnegazioni,
le sofferenze e le fatiche che comportano,
compiono tale funzione quando sono ali-
mentate dalla carità di Cristo stesso. Egli
ci permette di amare come Lui ha amato
e così Egli stesso ama e serve attraverso
di noi. Se da un lato sembra rimpicciolirsi,
annientarsi, perché ha voluto mostrare il suo
amore mediante i nostri gesti, dall’altro, nel-
le più semplici opere di misericordia, il suo
Cuore viene glorificato e manifesta tutta la
sua grandezza. 
Un cuore umano che fa spazio all’amore
di Cristo attraverso la fiducia totale e gli per-
mette di espandersi nella propria vita con
il suo fuoco, diventa capace di amare gli
altri come Cristo, facendosi piccolo e vici-
no a tutti. Così Cristo sazia la propria sete
e diffonde gloriosamente in noi e attraver-
so di noi le fiamme della sua tenerezza arden-
te. Notiamo la bella armonia che c’è in tut-
to questo.
204. Infine, per comprendere questa devo-
zione in tutta la sua ricchezza, è necessa-
rio aggiungere, riprendendo quanto detto
sulla sua dimensione trinitaria, che la ripa-
razione di Cristo come essere umano si offre
al Padre mediante l’opera dello Spirito Santo
in noi. 
Pertanto, la nostra riparazione al Cuore di
Cristo è rivolta in ultima analisi al Padre,
che si compiace di vederci uniti a Cristo quan-

do ci offriamo attraverso di Lui, con Lui e
in Lui.

“La devozione al Cuore di Cristo è essen-
ziale per la nostra vita, tanto che possia-
mo affermare ancora una volta che il Sacro
Cuore è una sintesi del Vangelo”, raccomanda
Papa Francesco, osservando che “in mez-
zo al vortice del mondo attuale e alla nostra
ossessione per il tempo libero, il consumo
e il divertimento, i telefonini e i social media,
dimentichiamo di nutrire la nostra vita con
la forza dell’Eucarestia”.
La secolarizzazione “aspira a un mondo libe-
ro da Dio”, denuncia; “a ciò si aggiunge che
si stanno moltiplicando nella società varie
forme di religiosità senza riferimento a un
rapporto personale con un Dio d’amore, che
sono nuove manifestazioni di una spiritualità
senza carne”.
Di qui l’invito papale a rinnovare la devo-
zione al Sacro Cuore di Gesù, che “ci libe-
ra da un altro dualismo: quello di comuni-
tà e pastori concentrati solo su attività ester-
ne, riforme strutturali prive di Vangelo, orga-
nizzazioni ossessive, progetti mondani, rifles-
sioni secolarizzate, su varie proposte pre-
sentate come requisiti che a volte si pre-
tende di imporre a tutti”. 
L’atteggiamento da imitare è quello di Santa
Teresa di Gesù Bambino, la cui preghiera
“Cuore di Cristo” si può riassumere in tre
parole: “Confido in te”. “Se ci allontaniamo
dalla comunità, ci allontaneremo anche da
Gesù. Se la dimentichiamo e non ci preoc-
cupiamo per essa, la nostra amicizia con
Gesù si raffredderà”.  
“L’amore per i fratelli della propria comu-
nità - religiosa, parrocchiale, diocesana -
è come un carburante che alimenta la nostra
amicizia con Gesù. Gli atti d’amore ver-
so i fratelli di comunità possono essere il
modo migliore, o talvolta l’unico possibi-
le, di esprimere agli altri l’amore di Gesù
Cristo in ogni fratello e in ogni sorella, spe-
cialmente nei più poveri, disprezzati e abban-
donati dalla società”.
“Ognuno di noi, prosegue Francesco, ha una
missione da compiere in questo mondo, con
fiducia, con generosità, con libertà, senza
paure. Se ti chiudi nelle tue comodità, que-
sto non ti darà sicurezza, i timori, le insi-
curezze, le angosce appariranno sempre.
Chi non compie la propria missione su que-
sta terra non può essere felice, è frustra-
to”.

(M. Michela Nicolais, Francesco: un mondo 
che sta perdendo il cuore, in Il Ponte, 

giornale locale cattolico riminese, 
3 novembre 2024, p. 2).



99Novembre 2025Novembre 2025
Anno 22, n. 11 (230)

mons. Luciano Lepore

“Si crede che Gesù:
è della stessa sostanza di Dio
Padre (homoiusos tô Patrî);
è al contempo della stessa 

sostanza di ciascuno 
di noi, vero uomo;

nel suo essere sia vero Dio sia
vero uomo, è anche una sola 

persona, secondo la misteriosa
dottrina dell’unione ipostatica,
per rendere più concepibile la 
quale sono stati escogitati i 

concetti ancora più misteriosi 
di enipostasi e anipostasi.” 1

SS
ono questi i termini con cui il
Credo niceno-costantinopoli-
tano, rifacendosi in modo

particolare al prologo del vangelo di
Giovanni, afferma contro Ario che Gesù
è consostanziale al Padre. Il Padre,
il Figlio e lo Spirito Santo formano un’u-
nità sostanziale (ousia) in tre perso-
ne (ipostasi). Il concilio di Nicea (325
d.C.) utilizza un linguaggio tratto dal-
la filosofia greca per dire che Dio è
uno, ma in Lui da sempre tre individualità
o persone di cui una è il Padre da cui pro-
cede il figlio o Verbo che si è fatto carne e
ha posto la sua dimora in seno all’umanità
(Gv. 1, 1-14). 
Il Verbo, dopo il suo ritorno al Padre, ha man-
dato lo Spirito consolatore, il Paraclito, l’av-
vocato che scende come “energia” dappri-
ma sugli apostoli e poi sull’umanità, rendendola
capace di comprendere e realizzare “il regno
di Dio”, cioè “la buona novella” predicata da
Gesù durante la sua breve presenza nella
storia (incarnazione).2

Lo studioso espone i preambula fidei che
sono: l’esistenza di Dio; la sua rivelazione
storica a Israele; l’esistenza storica di
Gesù, i suoi miracoli, la sua risurrezione; la
libertà umana; la potentia oboedentialis del-
l’uomo di fronte al messaggio cristiano; la
spiritualità e l’immortalità dell’anima.3

Lo studioso, filo-kantiano e anti-tomista, nega
le cinque vie per affermare l’esistenza di Dio.
La ragione non può aiutare ad attingere il
noumeno, se non attraverso la “ragion pra-
tica” che fonda la morale universale.
Dio è considerato il garante della corrispondenza
che sussiste tra virtù e felicità. Il razionali-
smo positivista che a partire dall’Illuminismo
condiziona sempre di più la cultura occidentale,
fa fatica a fare il salto metafisico che sup-
pone la fede nell’esistenza di Dio; nell’esi-

stenza storica di quel Gesù di Nazareth, auto-
re di miracoli, morto in croce e risorto; la fede
nell’immortalità dell’anima con tutte le con-
seguenze escatologico-apocalittiche. 
Questi presupposti richiedono un salto che
va oltre la ragione (S. Kierchegaard), sfor-
zandosi di dare risposte plausibili che
sostengano l’impalcatura metafisica di cui
l’uomo ha bisogno per superare il male e
l’angoscia della morte. 
Il problema del “male” ha messo all’ango-
lo Dio, il quale è apparso impotente o inca-
pace a fronteggiare e risolvere le negativi-
tà che l’uomo ha prodotto nel divenire del-
la storia. Dove stava Dio durante i massa-
cri delle due grandi guerre mondiali del XX
secolo, davanti allo sterminio degli Armeni
o degli Ebrei (la shoah). Dov’è Dio davan-
ti gli avvenimenti attuali quali le guerre tra
Russa e Ucraina o tra Israele e Hamas (Gaza).
L’uomo si rifiuta di assumersi le proprie respon-
sabilità, mettendo in discussione il libero arbi-
trio come hanno fatto Adamo, Eva e il ser-
pente, rendendo responsabile Dio stesso in
quanto creatore! 
Davanti alla propensione al male, insita nel-
l’uomo, solo la fede espressa nel credo nice-
no-costantinopolitano può aiutare a supe-
rare l’egoismo antropocentrico che produ-
ce sofferenza e morte. Negando i pream-
bula fidei non resta che assumersi le respon-

sabilità di quanto accade fino alla cata-
strofe totale! Solo la fede nel miste-
ro trinitario e di quanto ne consegue
può aiutare a non auto-distruggerci.
Il mistero trinitario, professato da due-
mila anni in Occidente e oggi in ogni
parte della terra dove c’è una comu-
nità cristiana, a pare mio può esse-
re spiegato attraverso una delucida-
zione che prenda in considerazione
l’opera divina nel contesto della
creazione, quando Dio, dopo aver crea-
to l’universo, nel sesto giorno crea l’uo-
mo. Il testo genesiaco dice: 

”E Dio creò l’uomo a sua immagi-
ne, a immagine di Dio lo creò:

maschio e femmina li creò”
(Gen.1,27).

Partendo dall’uomo creato a imma-
gine e somiglianza di Dio si deve dire:
1. In Dio si riassume la bipolarità ses-
suale che, stando al racconto gene-
siaco, sono in due con una sola car-
ne, un solo osso e, essendo la don-
na tratta dalla “gabbia toracica del-
l’uomo”, un solo cuore. La diversità
e complementarietà dell’uomo-don-
na è unificata in Dio.

2. L’uomo è una proiezione del divino come
lo è il Logos giovanneo, il quale “in princi-
pio era presso Dio e il Verbo era Dio; egli
era in principio presso Dio: tutto è stato fat-
to per mezzo di lui e senza di lui nulla è sta-
to fatto di ciò che esiste” (Gv. 1,1-2; Pv. 8,22-
31), così come l’uomo nel giardino edeni-
co prima del peccato.
3. L’unità della coppia umana, è espressa
dalla formula: “questa volta è osso delle mie
ossa, carne della mia carne. La si chiame-
rà donna (išah), perché dall’uomo (iš) è sta-
ta tolta. Per questo l’uomo (coppia) lasce-
rà suo padre e sua madre e si unirà a sua
moglie e i due saranno una sola carne.“ (Gen.
2,23-24). L’unità della coppia potrebbe esse-
re riferita allo Spirito Santo. 
Descritto nel N.T. attraverso i simboli della
colomba e delle fiammelle di fuoco, scese
sugli apostoli nel cenacolo, lo Spirito è il sof-
fio vitale (pneuma) che spinge la barca, cioè
la Chiesa verso la spiaggia dov’è il Cristo
che attende l’umanità alla fine della storia
(Gv,21,1-13). Ne consegue che l’uomo-cop-
pia, creato a immagine e somiglianza di Dio,
permette di risalire al mistero trinitario, supe-
rando la terminologia filosofica utilizzata dal
credo niceno-costantinopolitano attraverso
i termini ousia (sostanza) e ipostasis (per-
sona). La scuola sacerdotale (P), partendo
dall’uomo ideale, offre la possibilità di risa-

continua nella pag. 10



1010 Novembre 2025Novembre 2025
Anno 22, n. 11 (230)

Sara Gilotta 

NN el numero scorso di Ecclesia ho
letto l’interessante scritto di
Ettore Capra su Jacques Maritain,

un pensatore forse non abbastanza cono-
sciuto almeno da chi come me ama sem-
plicemente leggere e studiare. Tuttavia è neces-
sario ricordare che Maritain ebbe accanto
a sé una donna straordinaria, Raissa, che
con lui percorse il cammino della vita e con
lui “costruì” il suo pensiero il cui non man-
carono tuttavia, momenti di diffi-
coltà. Ma Raissa fu anche poetessa
e mistica, come si può notare dai
suoi versi intrisi di “divino”, giac-
ché il suo rapporto con Dio fu sem-
pre profondo, pur essendo vissuta
nel mondo e non  nella solitudi-
ne del convento, come, ad esem-
pio Santa Teresa D’Avila. È per que-
sto che ho scelto di “leggere” e inter-
pretare una sua poesia. 
Una poesia che mi sembra parti-
colarmente consona ai nostri
tempi tanto travagliati, ma che, secon-
do me, riesce a far scoprire al let-
tore il suo sguardo sensibile e tene-
ro sulla realtà che ella ricondus-
se sempre alla visione divina. 
La poesia che ho scelto non a caso si inti-
tola “dolcezza del mondo”. I suoi versi più
belli cantano “dolcezza del mondo, fin dove
sale e scende nel mio cuore la tua musi-
ca!” si comprende così come Raissa sen-
ta forte in sé la dolcezza del mondo, sen-
ta le magie della primavera quale “giardi-
no perenne delle delizie” che ella vede qua-
le riverbero della luce divina che dalla natu-
ra si effonde e diffonde in noi se solo sap-
piamo riconoscerne e comprenderne la voce.
Ma forse solo chi possiede il core “fecon-
do” può davvero godere di tanta bellezza,
quella che sa vedere e sentire la dolcezza
che scende nel cuore, e si diffonde come
musica soave, che sa trasformare il cuore
“destinato al torchio” ma che con il sangue

sa riconoscere la dolcezza del mondo. 
E noi leggendo col cuore riusciamo a dimen-
ticare il torchio per immergerci nel paradi-
so donato a noi da Dio. 
Il cuore della poetessa è puro, è aperto alla
bellezza e alla bontà e perciò capace di vede-
re il mondo trasformato in un giardino assai
simile all’ eden che i libri sacri hanno cele-
brato come sede creata dall’amore di Dio
per l’umanità e che il peccato ha cancella-
to per renderlo un luogo di tentazioni, di male
e di dolore. E, se Raissa vissuta in tempi

non più facili del nostro, ha saputo espri-
mere la sua fede con tanta spontanea sicu-
rezza, mostrando come il suo animo fos-
se vicino a Dio, quanto profonda fosse la
sua spiritualità, è altrettanto vero che le paro-
le che sgorgano dal cuore con intensità sin-
cera, non solo sanno dar vita ad una poe-
sia sincera e vera, ma possono davvero dive-
nire compagne silenziose di ogni ricerca del
divino che alberga in ognuno di noi per esse-
re guida e dialogo con  tutti coloro che dav-
vero considerano l’esistenza terrena come
dono attraverso il quale dialogare con chiun-
que si incontri, con i suoi desideri, la sua
“voce”.  E, se il pensiero e l’opera di Raissa
non possono non essere collegati a quelli
del marito Jacques, è pur vero, secondo me,
che lei nei suoi scritti a mostrare quanto la

fede fosse così profondamente penetrata
nella sua vita che è riuscita senza assolu-
tamente dimenticare gli insegnamenti dei
suoi maestri, quali soprattutto Charles Peguy
a dare ai suoi  scritti e alla sua vita la lim-
pidezza e la leggerezza profonda che appar-
tiene solo a chi sa trasformare in parole la
sua fede, fatta di adesione vera, quella che
sola può far vedere il mondo, appunto con
dolcezza, come luogo in cui si rivela la luce
e la bontà di Dio.
E, se dietro e dentro le sue parole c’è anche

la filosofia di San Tommaso con-
siderata dai coniugi Maritain una
filosofia perenne, è vero che essa
con il suo binomio teologico, filo-
sofico oltre che  esistenziale fu
per Raissa come per Jacques
“compagnia“ di un vero percorso
verso la verità che attraverso
vie spesso difficili conduce  ad
una fede che è contemporanea,
perché nel nostro tumultuoso
tempo la fede di ognuno ha biso-
gno di essere coltivata ogni gior-
no, per imparare a sentire “tut-
to l’amore diffuso nel mondo”.
Ma poiché le mie parole non
possono essere che umili e sen-

za dubbio modeste, mi piace concludere con
alcuni versi del grande poeta francese Paul
Claudel:
”se tu sapessi con quanto amore seguo i
tuoi passi
Se tu sapessi con quanto amore asciugo
le tue lacrime 
Se tu sapessi con quanto amore ti guar-
do, mentre annaspi nel caos della vita
E ogni istante, minuto, ora
Della giornata ti sono accanto…”
Parole che elevano l’umanità verso visio-
ni e pensieri capaci di lenire le ansie  i dolo-
ri del mondo, semplicemente ricordando la
presenza paterna ed affettuosa di Dio e dei
suoi angeli.

Nell’immagine: Raïssa e Jacques Maritain

lire a Dio che ha creato l’uomo a sua imma-
gine e somiglianza (ṣelem e demȗ t). I due
sostantivi sono un invito a risalire dall’uo-
mo a Dio, dalla creatura al creatore di cui

la coppia umana è proiezione e riflesso.
________________________
1 V. MANCUSO, Io e Dio, Milano 2011, 357.
2 In un precedente articolo si è parlato di poco più di
quarant’anni sia per la strage degli innocenti, avve-

nuta verso il 10 a.C. e da riferirsi ai due figli di Marianne,
Aristobulo e Alessandro, sia per l’osservazione fat-
ta a Gesù a proposito del suo aver visto Abramo:”
non hai neppure cinquant’anni come puoi aver visto
Abramo!” (Gv. 8,57-58) .
3 V. MANCUSO, Io e Dio, Milano 2011, 363-66.

segue da pag. 9



1111Novembre 2025Novembre 2025
Anno 22, n. 11 (230)

continua nella pag. 12

p. Tomás Ravagliioli, IVE*

DD
omenica 19 ottobre è stato
un giorno davvero speciale:
la Chiesa ha canonizzato set-

te nuovi santi, e c’è stata grande festa
in cielo e in terra. Tra questi nuovi san-
ti c’era anche Pietro To Rot, il primo figlio
di Papua Nuova Guinea che fu eleva-
to all’onore degli altari.
Peter To Rot nacque nel piccolo villaggio
di Rakunai nel 1912, trent’anni dopo l’ar-
rivo dei primi missionari sull’attuale iso-
la di New Britain. Appena diciottenne,
entrò nella scuola per catechisti e tor-
nò a casa all’inizio del 1933 per inizia-
re il suo ministero di catechista, ruolo che
assunse a soli ventun anni. 
Nel 1936, dopo tre anni di servizio, Peter
To Rot aveva già guadagnato l’affetto e il

rispetto di tutti a Rakunai
e nei villaggi circostanti. 
L’11 novembre 1936 con-
trasse il sacramento del
matrimonio nella chiesa par-
rocchiale di Rakunai, con

Paula Ia Varpit. Ebbero tre figli.
Nel 1942, quando i giapponesi invasero par-
te dell’attuale Papua Nuova Guinea, uno dei
loro primi atti fu quello di imprigionare tut-

ti i missionari stranieri. Con la mancanza
di sacerdoti (perché non c’era ancora cle-
ro locale), migliaia di fedeli di New Britain
rimasero senza pastori che li guidassero e
senza nessuno che custodisse la loro fede.
In quel momento cruciale, il giovane cate-

chista, che allora aveva solo trent’anni, si
eresse a gigante della fede, assumendosi
la responsabilità di mantenere viva la spe-
ranza e la fede del suo popolo.



1212 Novembre 2025Novembre 2025
Anno 22, n. 11 (230)

Nel giugno del 1944 i giapponesi sape-
vano che la loro sconfitta era inevi-
tabile. 
Nel tentativo di guadagnarsi il favo-
re dei capi villaggio, le loro autorità
legalizzarono la poligamia tradizionale,
che era stata vietata dalla Chiesa Cattolica
e dal precedente governo coloniale,
per coloro che si allineavano a loro.
Sfortunatamente, la grande maggio-
ranza dei capi tribù accettò l’offerta,
e la poligamia cominciò ad essere pra-
ticata di nuovo.
La risposta di To Rot a questi sviluppi
fu completamente prevedibile: fin dal-
l’inizio denunciò apertamente la poli-
gamia come una pratica pagana inac-
cettabile per i cristiani. Usò tutti i mez-
zi a sua disposizione per persuade-
re i cattolici a resistere a questa pra-
tica. Sapeva che mantenere la sua
posizione avrebbe potuto significare
l’arresto o la morte, ma non poteva
rimanere in silenzio di fronte a un peri-
colo così grave.
In effetti, Peter To Rot fu arrestato
e minacciato in diverse occasioni, e
gli fu sempre chiesto di abbandonare
il suo apostolato e abbracciare le pra-
tiche infami che venivano proposte.
Fu imprigionato per l’ultima volta nel-
l’aprile o nel giugno del 1945. 
Dal momento del suo arresto, era con-
vinto che sarebbe morto in prigione.
Il giorno prima che To Rot fosse ucci-
so, uno dei capi del villaggio ebbe
l’opportunità di vederlo per l’ultima
volta. È lui che udì dalle labbra di To
Rot la dichiarazione più chiara e bel-
la del catechista: “Sono qui per colo-
ro che infrangono i loro voti matri-
moniali, e per coloro che non voglio-
no vedere l’opera di Dio andare avan-
ti. Basta. Devo morire. Tu torna a pren-
derti cura del popolo. Mi hanno già condannato
a morte.”
La notte del 7 luglio 1945, due medici giap-
ponesi si recarono dal catechista nella sua
cella. Uno di loro gli fece un’iniezione e gli

disse di sdraiarsi. Dopo un po’ di tempo, Peter
To Rot cominciò ad agitarsi e sembrava voler
vomitare. Il medico gli coprì la bocca e lo
tenne fermo finché diede l’ultimo respiro.
Quando Papa Francesco sentì parlare per

la prima volta di questo martire
nel 2020, disse: “È il tipo di san-
to di cui la Chiesa ha bisogno
oggi”. Perché? Perché era un lai-
co, un padre di famiglia, un buon
marito, un padre amorevole, che
si santificava nella sua casa, nel
suo villaggio e tra la sua gente.
To Rot non era un personaggio
impossibile da imitare, ma piut-
tosto una “persona normale”. E
fu Papa Francesco che, cinque
anni dopo, e solo pochi mesi dopo
la visita in Papua Nuova Guinea,
ci donò il primo santo, firmando
il decreto che ne autorizzava la
canonizzazione.

*Vicepostulatore della 
Causa di Canonizzazione

Padre Tòmas in passato ha 
collaborato nella parrocchia della

Cattedrale di san Clemente in Velletri,
per chi volesse contattarlo 

e magari anche fargli pervenire un aiuto 
può farlo scrivendo a questo indirizzo:

tomasravaglioli@ive.org



1313Novembre 2025Novembre 2025
Anno 22, n. 11 (230)

Valentino Marcon

DD
urante il pontificato di Paolo
VI, anche nei documenti
‘sociali’ non viene più usata

la tradizionale locuzione di ‘dottrina socia-
le’, bensì è subentrato il termine ‘magiste-
ro sociale’. Da un lato in quanto molti teo-
logi non pensano che la DSC sia una vera
e propria ‘dottrina’ compiuta, dall’altro per-
ché più di qualcuno mette in dubbio la neces-
sità che ci sia bisogno di un ‘corpus’ dot-
trinale in tal senso. Tra questi, soprattutto
il teologo M-D. Chenu, che indicava nel-
l’acquisizione della categoria dei segni dei
tempi e del discernimento, la novità dell’a-
zione dei cristiani nel mondo, per cui l’espressione
‘dottrina sociale’ anche nel Concilio, in un
certo senso, “sarà contestata e sarà ufficialmente
eliminata dal testo fondamentale della
costituzione Gaudium et Spes” (M-D.
Chenu, La dottrina sociale della chiesa. Origine
e sviluppo, Queriniana, Brescia 1977, p.9). 
Qui occorre subito ricordare che, in una sin-
golare intervista che V. Possenti fece al car-
dinal Wojtyla nel 1977-78, pubblicata però
solo nel 1991 e poi nel 2007 - quando ormai
erano già uscite le encicliche ‘sociali’ di Giovanni
Paolo II - in merito alle locuzioni di ‘inse-
gnamento’ e ‘dottrina’, Wojtyla affermava:
“Bisogna distinguerli e definirli con chiarezza.
L’”insegnamento sociale” è in un certo sen-
so qualcosa che viene prima ed è più fon-
damentale. La Chiesa proclama il Vangelo,
cioè ‘insegna’, e questa azione compren-
de ovviamente l’”insegnamento sociale”:
“Dottrina”, è ciò che la Chiesa insegna: la
dottrina sociale è il contenuto dell’insegnamento
sociale. Tuttavia, procedendo nell’inse-
gnamento, diventa necessario mettere

gradualmente ordine nel contenuto dell’in-
segnamento. Così questo contenuto diven-
ta dottrina, diventa scienza, comincia ad esse-
re praticato con scienza ed essere ordina-
to scientificamente. Diventa un sistema”. (cf
K. Wojtyla, La dottrina sociale della Chiesa,
Lateran Universiy Press, p.26). 
Ora su queste ‘definizioni’ non sembra che
gli studiosi di DSC si siano troppo soffer-
mati. Ed inoltre, oggi, “l’espressione DSC
viene impiegata dagli studiosi come sino-
nimo di ‘insegnamento’ (cf M. Toso,
‘Dimensione sociale della fede’, LAS,
Roma 2022, p.65n).
Intanto, sulla via aperta dai documenti con-
ciliari e dalle encicliche sociali, un momen-
to, e non solo diplomatico, di grande impat-
to era stata la firma, anche da parte della
Santa sede mediante mons. Casaroli e Silvestrini,
dell’Atto finale della Conferenza di Helsinki
(1975) sulla sicurezza e cooperazione tra
gli Stati e contro il ricorso alla forza nelle
controversie. 
Un notevole passo avanti per l’allentarsi del
clima della ‘guerra fredda’ (il ‘disgelo’). Mentre
si andava attenuando l’onda lunga del con-
cilio e i conseguenti entusiasmi pastorali -
(in Italia l’avvenimento più emblematico e
coinvolgente che aveva impegnato le
diverse componenti ecclesiali, associazio-
ni, laici, donne, vescovi, teologi, religiosi, sarà
il Convegno ecclesiale del 1976 su
‘Evangelizzazione e promozione umana’)
- con l’elezione (1978) del cardinale polac-
co Karol Wojtyla, Giovanni Paolo II (suc-

cessore del papa di un solo mese,
Giovanni Paolo I) porterà la chiesa a
confrontarsi con le nuove questioni del
tempo e soprattutto nei confronti del
comunismo dell’Est europeo - ed il soste-
gno al sindacato Solidarnosc è parti-
colarmente significativo - ma anche ad

un approccio più ‘malleabile’ col tradizionalismo
e con quanti non si riconoscevano com-
pletamente nelle scelte conciliari (come il
vescovo scissionista Marcel Lefebvre che,
dopo alterne vicende, verrà comunque sco-
municato nel 1988).
Nel 1979 si terrà a Puebla la terza confe-
renza del CELAM, il cui documento conclusivo
asseriva decisamente: “affermiamo la
necessità di conversione di tutta la Chiesa
per un’opzione fondamentale a favore dei
poveri al fine di giungere alla loro liberazione
integrale” (cf ‘Puebla, comunione e parte-
cipazione. Conclusioni’, n.1134.  AVE,
Roma 1979, p. 707). 
Il Catechismo della Chiesa Cattolica,
riprenderà nel 1997, questo riferimento in
modo più ‘soft’, affermando che “gli oppres-
si dalla miseria sono oggetto di un amore
di preferenza da parte della Chiesa…” (CCC
n 2448).
A Puebla, Giovanni Paolo II ‘rilanciava’ deci-
samente la DSC: “... La Chiesa - affermò
- ha il dovere di annunziare la liberazione
di milioni di esseri umani, il dovere di aiu-
tare affinché si consolidi questa liberazio-
ne (Paolo VI, Evangelii Nuntiandi, 30); però
ha anche il dovere corrispondente di pro-
clamare la liberazione nel suo significato inte-
grale, profondo, come lo ha annunziato e
realizzato Gesù (Ivi, 31). “Liberazione da tut-
to ciò che opprime l’uomo, che è però, innan-
zitutto, salvezza dal peccato e dal maligno,
nella gioia di conoscere Dio e di essere cono-
sciuto da lui” (Ivi, 9). Liberazione fatta di ricon-

continua nella pag. 14



1414 Novembre 2025Novembre 2025
Anno 22, n. 11 (230)

ciliazione e di perdono. Liberazione che erom-
pe dalla realtà di essere figli di Dio, che pos-
siamo chiamare “Abba, Padre” (Rm 8,15),
in forza della quale riconosciamo in ogni uomo
un nostro fratello, il cui cuore può essere
trasformato dalla misericordia di Dio.
Liberazione che ci spinge, con la forza del-
la carità, alla comunione, la cui sommità e
pienezza troviamo nel Signore. Liberazione
come superamento delle diverse schiavitù
e idoli, che l’uomo si forgia, e come crescita
dell’uomo nuovo. 
Liberazione che nella missione propria del-
la Chiesa non si riduce alla pura e sempli-
ce dimensione economica, politica, socia-
le o culturale, che non si sacrifica alle esi-
genze di una qualsiasi strategia, di una pras-
si o di un risultato a breve termine (Paolo
VI, EN 33)”. (cf Discorso a Puebla, 6). 
“Quanto abbiamo ricordato sopra costitui-
sce un ricco e complesso patrimonio, che
la Evangelii Nuntiandi denomina Dottrina Sociale
o Insegnamento Sociale della Chiesa
(Paolo VI, Evangelii Nuntiandi, 38). 
Questa nasce alla luce della Parola di Dio
e del Magistero autentico, della presenza
dei cristiani in seno alle situazioni mutevoli
del mondo, a contatto con le sfide che da
esse provengono. Tale dottrina sociale com-
porta pertanto principi di riflessione, ma anche
norme di giudizio e direttive di azione (cf.
Paolo VI, Octogesima Adveniens, 4). 
Confidare responsabilmente in tale dottri-
na sociale, anche se alcuni cercano di semi-
nare dubbi e sfiducia su di essa, studiarla
con serietà, cercare di applicarla, insegnarla,
esserle fedele è, in un figlio della Chiesa,
garanzia dell’autenticità del suo impegno nei
delicati ed esigenti doveri sociali, e dei suoi
sforzi a favore della liberazione o della pro-
mozione dei suoi fratelli. Permettete, dun-
que, che raccomandi alla vostra speciale
attenzione pastorale l’urgenza di sensibi-
lizzare i vostri fedeli su questa dottrina socia-
le della Chiesa”. (Puebla, 28 gennaio
1979 Discorso di Giovanni Paolo II, n 7.)
Nell’intervento pontificio si è creduto di rile-
vare anche un certo freno nei riguardi del-
la teologia della liberazione che – sia pur
con qualche diversità di ‘correnti’ – stava
comunque coinvolgendo in maniera dirom-
pente l’impegno dei cristiani soprattutto
nell’America Latina, percorsa da moti di ribel-
lione contro lo sfruttamento dei popoli da
parte di governi dittatoriali e di proprietari
terrieri. 

La ‘teologia della liberazione’ - il cui rico-
nosciuto ‘fondatore’ (1968-1972) era stato
il peruviano p. Gustavo Gutierrez, fatta pro-
pria, tra gli altri, anche dal vescovo argen-
tino Angelelli (assassinato nel 1976) e dal
salvadoregno Oscar Romero (ucciso nel 1980
mentre celebrava l’Eucarestia) - ha avuto
diverse accezioni: una corrente particola-
re è la cosiddetta ‘teologia del popolo’. 
Papa Woytjla pubblicava il suo primo
documento sociale, la Laborem exercens
il 14 settembre del 1981. L’enciclica avreb-
be dovuto esser pubblicata nel 90° della Rerum,
il 15 maggio, ma il papa, due giorni prima,
era stato oggetto di un grave attentato per
cui il documento fu da lui “definitivamente
riveduto soltanto dopo la degenza in ospe-
dale”. Molto articolata e in qualche parte ‘mac-
chinosa’, “la LE - scriveva G. Mattai - è piut-
tosto una provocazione
di natura teologica fat-
ta giungere a tutti gli
uomini chini al loro ‘ban-
co del lavoro’, dal più
semplice al più tec-
nicamente raffinato” (cf
G. Mattai, ‘Il lavoro uma-
no. Commento all’en-
ciclica’, Paoline, Roma
1981, p.43). “Bisogna
sottolineare - scrive-
va il papa - che l’ele-
mento costitutivo e, al
tempo stesso, la più
adeguata verifica di
questo progresso nel-
lo spirito di giustizia e
di pace, che la Chiesa
proclama e per il
quale non cessa di pre-
gare il Padre di tutti
gli uomini e di tutti i popoli, è proprio la con-
tinua rivalutazione del lavoro umano, sia sot-
to l’aspetto della sua finalità oggettiva, sia
sotto l’aspetto della dignità del soggetto d’o-
gni lavoro, che è l’uomo”. 
Aggiungeva il papa: “a ciò si collega subi-
to una conclusione molto importante di natu-
ra etica: per quanto sia una verità che l’uo-
mo è destinato ed è chiamato al lavoro, però
prima di tutto il lavoro è «per l’uomo», e non
l’uomo «per il lavoro». Con questa conclusione
si arriva giustamente a riconoscere la pre-
minenza del significato soggettivo del lavo-
ro su quello oggettivo” (n.6). 
“Il lavoro è per l’uomo non l’uomo per il lavo-

ro”, fornì una sorta di slogan per molti incon-
tri e attività di studio. 
Per il 15 maggio dell’81, era stato previsto
che fosse il papa a ‘presentare’ l’enciclica
ai trentamila lavoratori convenuti da tutta Europa
in piazza San Pietro, ma a causa dell’at-
tentato alla sua persona, sarà il cardinal Casaroli
a leggere il discorso preparato dal ponte-
fice. “Per una coscienza etica approfondi-
ta si delinea quanto segue: industria, pro-
duzione e progresso economico sono cer-
tamente innanzitutto il prodotto del lavoro
e dell’intelligenza umana. Ma nessun uomo
da solo può attuare tali realizzazioni. Egli
deve rifarsi a quanto gli è stato dato, uti-
lizzare le leggi della natura che regnano nel-
la creazione. Si serve della materia che gli
viene offerta. Non comincia dunque in uno
spazio vuoto, in nessun modo plasma il suo

lavoro dal nulla ma utilizza
quanto e già stato creato”
(Dal discorso di Giovanni Paolo
II, pronunciato dal cardina-
le Agostino Casaroli ai lavo-
ratori provenienti da tutta
Europa, n.4).

Il card. Casaroli 
il 15 maggio 1981 

tra i lavoratori

A partire dal 1986, in Italia,
la situazione sociale e poli-
tica sollecita padre Bartolomeo
Sorge a fondare l’Istituto di
formazione politica ‘Pedro
Arrupe’ (nell’ambito del
Centro di studi sociali di
Palermo di padre Pintacuda),

con l’istituzione della prima ‘scuola di for-
mazione sociale e politica’, seguita suc-
cessivamente in tutto il Paese da altrettante
esperienze locali (diocesane, associative),
specialmente nel periodo 1987-1998; alcu-
ne delle quali spesso solo di studio della
dottrina sociale (cf N. Macculi, ‘Le scuole
di formazione all’impegno sociale e politi-
co in Italia’, Pontificia Studiorum Universitas
S. Thoma Aq. in Urbe, Roma 1998).
Con la sua seconda enciclica sociale, la
Sollicitudo rei socialis (pubblicata nel 1987
per i vent’anni della ‘Populorum progressio’),
Giovanni Paolo II ribadiva come la DSC andas-
se collocata dentro l’ambito della teologia

continua nella pag. accanto



1515Novembre 2025Novembre 2025
Anno 22, n. 11 (230)

morale: infatti, “la dottrina sociale della Chiesa
non è una ‘terza via’ tra capitalismo liberi-
sta e collettivismo marxista, e neppure una
possibile alternativa per altre soluzioni meno
radicalmente contrapposte: essa costituisce
una categoria a sé. Non è neppure un’ideologia,
ma l’accurata formulazione dei risultati di
un’attenta riflessione sulle complesse real-
tà dell’esistenza dell’uomo nella società e
nel contesto internazionale, alla luce della
fede e della tradizione ecclesiale. 
Suo scopo principale è di interpretare tali
realtà, esaminandone la conformità o dif-
formità con le linee dell’insegnamento del
Vangelo sull’uomo e sulla sua vocazione ter-
rena e insieme trascendente; per orienta-
re, quindi il comportamento cristiano. Essa
appartiene, perciò, non al campo dell’ideologia,
ma a quello della teologia e specialmente
della teologia morale”. (SrS n.41).
Papa Wojtyla pubblicherà la sua terza enci-
clica sociale nel 1991, la Centesimus annus,
nel centenario della ‘Rerum novarum’, pra-
ticamente conchiudendo un ‘ciclo’ di cele-
brazioni iniziato con Pio XI. Buona parte del-
la riflessione del papa nella CA, dopo un
certo excursus sulle tappe storiche segui-
te al 1945, si concentrerà in particolare sul-
l’anno 1989, anno dell’abbattimento del ‘muro
di Berlino’, che sanzionava in pratica la defi-
nitiva caduta delle ideologie, soprattutto la
marxista (anche se il Paese che più la ‘rap-
presentava’, l’URSS, ‘imploderà’ solo nel 1991),
sottolineando come “gli avvenimenti dell’89
offrono l’esempio del successo della volon-
tà di un negoziato e dello spirito evangeli-
co contro un avversario deciso a non lasciar-
si vincolare da principi morali: essi sono un
monito per quanti, in nome del realismo poli-
tico, vogliono bandire dall’arena politica il
diritto e la morale”(CA 25). (cf K. Wojtyla,
‘La dottrina sociale della Chiesa’, Lateran
Universiy Press, cit. p.26).
Il riproporsi della dottrina sociale, soprattutto
nel nostro Paese, avverrà proprio nel
1991 con la ripresa delle Settimane socia-
li dei cattolici in Italia sospese ancora una
volta dal 1970, anche se con una certa orga-
nizzazione ‘verticistica’, e solo in seguito si
cercherà un più ampio coinvolgimento atti-
vo delle diocesi. 
Del resto sono anche gli anni in cui la CEI
si dota di molti uffici ‘pastorali’ il cui effetto
- a detta di molti - è stato quello di una cer-
ta ‘burocratizzazione’ della pastorale (anche
ai livelli diocesani).

Alla terza conferenza del CELAM, a Santo
Domingo (Repubblica Domenicana), il 12
ottobre del 1992, Wojtyla ritornerà sul rap-
porto di promozione umana e liberazione,
con riferimento esplicito ad alcuni precedenti
pronunciamenti dottrinali: “La genuina
prassi della liberazione - afferma il papa -
deve essere sempre ispirata alla dottrina del-
la Chiesa secondo quanto esposto nelle Istruzioni
della Congregazione per la Dottrina della
Fede (Libertatis nuntius, 1984; Libertatis con-
scientia, 1986), che devono essere tenute
in considerazione quando si affronta il tema
delle teologie della liberazione. D’altra par-
te, la Chiesa non può in alcun modo lasciar-
si strappare da nessuna ideologia o corrente
politica la bandiera della giustizia, che è una
delle prime esigenze del Vangelo e, allo stes-
so tempo, frutto della venuta del Regno di
Dio (n.16). 
Ed aggiungerà: “Non vi è autentica promozione
umana, vera liberazione, né opzione pre-
ferenziale per i poveri, se non si parte dai
fondamenti stessi della dignità della persona
e dell’ambiente in cui essa deve svilupparsi,
secondo il disegno del Creatore. 
Per questo, fra i temi e le opzioni che richie-
dono tutta l’attenzione della Chiesa non pos-
so fare a meno di ricordare quelli della fami-
glia e della vita: due
realtà che vanno stretta-
mente unite, poiché “la fami-
glia è come il santuario
della vita” (n.18). 
Il papa ricorderà anche i
500 anni della ‘scoperta’
dell’America, affermando: 
“l’anno 1492 segna una
data chiave. Infatti, il 12
ottobre – oggi ricorrono
esattamente cinque seco-
li - l’Ammiraglio Cristoforo
Colombo, con le tre cara-
velle provenienti dalla
Spagna, giunse in que-
ste terre e su di esse pian-
tò la croce di Cristo. 
L’evangelizzazione pro-
priamente detta, senza dub-
bio, ebbe inizio con il secon-
do viaggio degli scopritori,
accompagnati dai primi mis-
sionari. Incominciava così
la semina del dono pre-
zioso della fede. Come,
quindi, non ringraziare Dio

per questo, insieme a voi, cari fratelli Vescovi,
che oggi rendete presenti a Santo Domingo
tutte le Chiese particolari dell’America
Latina? Come non rendere grazie per i frut-
ti copiosi nati dai semi piantati durante que-
sti cinque secoli da tanti e tanto coraggio-
si missionari! (n.3), ed in particolare aggiun-
geva:
“In questo evento storico dei cinquecento
anni dell’evangelizzazione dei vostri popo-
li, vi esorto quindi, cari fratelli, affinché, con
l’ardore della nuova evangelizzazione, ani-
mati dallo Spirito del Signore Gesù, rendiate
presente la Chiesa nel crocevia culturale del-
la nostra epoca, per permeare di valori cri-
stiani le radici stesse della cultura “del futu-
ro” e di tutte le culture già esistenti” (n.22).
Il papa aveva però sorvolato sul cammino
di lotta e sofferenze degli indios oppressi
dai conquistadores spagnoli, pur denunciate
a suo tempo da Bartolomé de Las Casas
e altri missionari (cf Brevíssima relación de
la destrucción de las Indias, 1552. Mondadori,
Milano 1987).

continua

Nell’immagine del titolo: la Parabola degli operai 
nella vigna, miniatura dall’Evangeliario di Enrico II, 

circa 1700, Biblioteca Nazionale Monaco di Baviera



1616 Novembre 2025Novembre 2025
Anno 22, n. 11 (230)

mons. Luciano Lepore

LL
a prima lettura della domenica di
Pentecoste di quest’anno (anno C)
mi ha indotto a domandarmi che mes-

saggio abbia inteso consegnarci Luca
attraverso questo passo iniziale degli Atti
degli Apostoli che, stando al testo, ha del-
lo straordinario e del prodigioso. In quel gior-
no, il giorno di Pentecoste, all’origine era
la festa della mietitura (qāşîr). 
Successivamente la scuola sacerdotale (P)
l’ha trasformata nel giorno del dono della
Legge, data da Dio a Mosè sul monte Sinai.
In quel giorno, come a Pasqua, Gerusalemme
era piena di pellegrini, molti dei quali era-
no venuti in pellegrinaggio dalla diaspora
e, dice il testo, “ognuno li sentiva parlare
(gli apostoli) nella propria lingua nativa...”.
Tutti erano stupefatti e perplessi e si chie-
devano l’un l’altro che cosa significa que-
sto?” (At. 2,5-13). E’ la stessa domanda che
mi sono posta e a cui intendo dare una rispo-
sta plausibile. Ritengo che il racconto, come
altri, sia stato inventato da Luca per trasmettere
un insegnamento teologico, teso a giusti-
ficare la missionarietà della Chiesa nascen-
te, come lascia intendere anche la scelta
dei diaconi che peraltro hanno nomi elle-
nistici (At. 6,1-7).
E’ lecito ipotizzare che gli apostoli parlas-
sero il greco, quella che era la lingua inter-
nazionale, come oggi l’inglese o ancora pri-
ma il francese. Gerusalemme, specialmente
a Pasqua e a Pentecoste, pullulava di Ebrei
della diaspora che certamente parlavano il
greco, tanto più che a Gerusalemme c’e-
ra la sinagoga degli Ellenisti. Semmai c’è
da domandarsi se gli apostoli, nati e cre-
sciuti in Galilea, conoscessero la lingua di
Omero. 
Essendo la Galilea al confine con il Libano
ed essendo il litorale fenicio un luogo di appro-
do del commercio mondiale, è probabile che
in Galilea si parlassero almeno due lingue:

il greco e l’ara-
maico.  
Si suppone che
Gesù e i suoi
discepoli, con-
siderati il luogo
di provenienza e alcune regioni da loro fre-
quentate, dovevano conoscere abbastan-
za bene le due lingue, fatto che avrebbe faci-
litato l’approccio degli apostoli con i pelle-
grini che erano venuti dalla diaspora. 
Essi erano curiosi di ascoltare le cose che
si raccontavano nella città santa a propo-
sito di quel Nazareno, condannato qualche
giorno prima della Pasqua alla morte di cro-
ce. I discepoli dicevano che lo avevano visto
risorto, mentre i sinedriti dicevano che il suo
corpo era stato asportato di notte dai disce-
poli, facendolo credere risorto (Mt.28,8-15).
Paolo di Tarso, ma anche Barnaba e gli altri
Giudei della diaspora conoscevano l’ebraico,
poiché nelle sinagoghe si leggevano i testi
dell’A.T.. Parlavano aramaico, lingua che nel
periodo persiano era diventata una delle quat-
tro lingue ufficiali dell’impero. 
Certamente parlavano il greco della “koinè”
che, a partire dall’Ellenismo, era usato a livel-
lo internazionale nel commercio come
negli scambi culturali. Saulo, stando alle sue
lettere, doveva avere una conoscenza per-
fetta di questa lingua, oltre la conoscenza
della filosofia stoica che era di casa a Tarso. 
A noi interessa sapere che, come Saulo, poi
divenuto Paolo, gli Ebrei della diaspora par-
lavano greco e molti, come Filone di Alessandria,
conoscevano la cultura greca e cercavano
di far dialogare la cultura ebraica con quel-
la greca. Se le cose stanno così, i Giudei
presenti a Gerusalemme per la Pentecoste
non avevano bisogno di un interprete che
facesse capire loro quello che Pietro
annunciava (kerigma). 
La discesa dello Spirito Santo, li aveva spin-
ti ad aprire le porte del cenacolo e a pre-
dicare che quel Gesù di Nazareth, che era
passato in Israele, facendo del bene, i capi
lo avevano fatto condannare alla morte di
croce, ma Dio lo aveva risuscitato (At. 2,14-

36). Luca ci riporta diversi discorsi kerigmatici
di Pietro. 
Alla luce della sua predicazione circa “tre-
mila persone” si sarebbero convertite e si
sarebbero fatte battezzare. Ciò si può dire
solo dopo la lapidazione di Stefano, cioè dopo
qualche anno, quando la comunità di
Gerusalemme si era già strutturata!
Certamente in quei giorni nella città santa
si parlava dei fatti che erano accaduti a riguar-
do di un certo Gesù (Jeshua), che era sta-
to un rabbi che aveva avuto un gran segui-
to di popolo, il quale era stato condanna-
to alla morte di croce e i suoi discepoli più
stretti lo dicevano risorto. 
Di lui si faceva un gran parlare, specialmente
da parte di alcuni suoi discepoli che sem-
bravano invasati, disposti, come lui, a sfi-
dare il potere del Sinedrio e di Roma. Poiché,
come si è detto, tutti parlavano e comprendevano
il greco, non si vede quale fosse il miracolo.
Luca, infatti, andando al contenuto, affer-
ma che alcuni uditori, perplessi e stupefatti,
parlano di gente che “si è ubriacata di vino
dolce” (At. 6,13).
Il fatto straordinario non riguarda le lingue,
ma il contenuto della predicazione, cioè la
risurrezione di quel rabbi che era stato cro-
cifisso e che lo si faceva passare per risor-
to. Dunque il problema di fondo era il con-
tenuto del kerigma, cioè la predicazione di
Pietro, in piazza come davanti al sinedrio.
Cosa vuole dirci Luca quando afferma che
“Parti, Medi, Elamiti, abitanti della Mesopotamia,
della Giudea e della Cappadocia, del
Ponto e dell’Asia, della Frigia e della Panfilia,
dell’Egitto e delle parti della Libia vicino a
Cirene, Romani qui residenti, Giudei e pro-
seliti, Cretesi e Arabi  li udiamo parlare del-
le grandi opere di Dio…tutti erano stupe-
fatti e perplessi...” (At. 2,8-11). 

continua nella pag. accanto



1717Novembre 2025Novembre 2025
Anno 22, n. 11 (230)

a cura degli Uffici liturgici delle Diocesi 

di Velletri-Segni e di Frascati

Un’occasione per formarsi alla liturgia, per viverla
più consapevolmente

LIEVITO DI PACE E DI SPERANZA
Diffuso il calendario dei Percorsi di formazione 

liturgica 2025/2026 nelle diocesi 
di Velletri-Segni 

e di Frascati

AA
poche settimane dall’inizio del nuovo anno litur-
gico, gli Uffici liturgici delle Diocesi di Velletri-Segni
e di Frascati presentano i Percorsi formativi per

quanti a diverso titolo sono generosamente impegnati nel
servizio liturgico nelle parrocchie del nostro territorio. Essi,
cordialmente aperti anche a chiunque fosse interessato ad
approfondire la bellezza della liturgia, non vogliono certo
sostituire le iniziative formative parrocchiali, ma integrarle
e arricchirle. Ancora una volta si pone attenzione alla “for-
mazione alla liturgia”, che raggiunge pienamente il suo
scopo solo se aiuta le persone – in tutte le loro molteplici
e complementari dimensioni – a essere spiritualmente e con-
cretamente formate “dalla liturgia” (cfr. Desiderio desideravi,
nn. 33-34). È cioè essenziale aiutare le persone a vivere
e comprendere la liturgia come gesto eloquente di Gesù
per noi, lasciandosi modellare con fiducia da Lui come argil-
la nelle mani del vasaio (cf. Ger 18,6). Ossia, come anche
il Cammino sinodale delle Chiese che sono in Italia ha recen-
temente raccomandato, aiutare le persone a riattivare e ren-
dere sempre più concreto il legame tra la celebrazione litur-
gica e la vita quotidiana (cfr. Documento di sintesi, n. 46). 
In questa luce, il motto che guida il percorso di formazione litur-
gica di quest’anno è “Lievito di pace e di speranza”. Un invito
a lasciarsi “impastare” dal Signore, col suo Spirito di vita, per esse-
re segni di pace e speranza nel nostro mondo sempre più biso-
gnoso della profezia e della gioia del Vangelo.  
Leggendo la locandina che riporta i vari appuntamenti per letto-
ri, ministri straordinari della Comunione, coristi, ecc., si nota un
elemento di continuità e uno di novità rispetto la proposta dello
scorso anno.
Da un lato, infatti, in continuità con gli incontri proposti lo scorso
anno, anche quelli di quest’anno si pongono nell’orizzonte di un
progetto di formazione liturgica condiviso e, per questo, costi-

tuiscono un’ulteriore e significativa testimonianza del cammino di
comunione che le Chiese di Velletri-Segni e di Frascati, guidate
dal loro unico vescovo Stefano, percorrono in modo sempre più
definito.  D’altro lato, però – e questo è l’elemento di novità –,
accanto agli incontri che vi saranno sia a Velletri che a Frascati,
sono anche proposti incontri unitari, all’inizio dell’avvento e del-
la quaresima, per tutti coloro che in ciascuna Diocesi svolgono
un servizio liturgico.

Primo appuntamento unitario sarà il prossimo 
30 novembre 2025, prima domenica d’avvento, 

alle ore 16, presso il centro pastorale di 
Santa Maria dell’Acero in Velletri, con la 
presenza del nostro vescovo Stefano. 

Ritengo che Luca intende rifarsi al pecca-
to della torre di Babele, causa della dispersione
delle lingue e dei popoli (Gen. 11,1-9). 
Il mito sta all’origine delle guerre che afflig-
gono l’umanità. Il tema della guerra è anti-
cipato nel fratricidio commesso da Caino,
il quale, uccidendo Abele, intende spiega-

re l’origine delle lotte tra i popoli nomadi (pasto-
ri) e i sedentari (contadini). 
Alla luce di queste premesse mitologiche,
suppongo che l’evangelista abbia voluto dir-
ci che la morte di Gesù (l’Abele risorto) e
l’unificazione delle lingue attraverso lo Spirito,
comporta un tornare alle origini del progetto

divino. L’insegnamento di Gesù e l’azione
dello Spirito tendono a unificare l’umanità,
riportandola allo stato paradisiaco delle ori-
gini che Dio intende realizzare con il dive-
nire della storia, quando si realizzerà la
Gerusalemme celeste (Apc. 21). 

segue da pag. 16



1818 Novembre 2025Novembre 2025
Anno 22, n. 11 (230)

sac. dott. Ettore Capra

«Haec est domus Dei, 
et porta caeli»

LL
a consacrazione di una chiesa
non è soltanto un atto dovuto o un
rito antico, ma un evento di grazia,

un mistero di fede che coinvolge l’intera comu-
nità dei credenti. In esso si manifesta il vol-
to vivo della Chiesa, che si raccoglie attor-
no all’altare per lodare, ringraziare e incon-
trare il Signore.
La liturgia di dedicazione di una chiesa è
uno dei riti più solenni della tradizione cri-
stiana: attraverso i suoi gesti e le sue paro-
le, essa trasforma un edificio di pietra in dimo-
ra del Dio vivente, momento in cui ogni fede-
le è chiamato a offrire se stesso come pie-
tra viva dell’edificio spirituale (cf. 1Pt 2,5:
«ipsi tamquam lapides vivi super aedifica-
mini domus spiritualis»).
Non si tratta dunque di assistere esterna-
mente a un rito, ma di vivere un incontro:
quello tra il cielo e la terra, tra Dio e il suo
popolo. Come Maria, “tempio dello Spirito
Santo”, anche la comunità parrocchiale è
chiamata a dire il proprio “sì” al Signore, affin-
ché Egli possa prendere stabile dimora in
mezzo a noi (cf. Io 1,14: «Et Verbum caro
factum est et habitavit in nobis»). 
In questa stessa prospettiva la partecipa-
zione alla celebrazione della dedicazione
e la visita alla chiesa dal 9 novembre al Primo
gennaio 2026, festa della Madonna della Pace,
è arricchita, per concessione benevolente
della Santità di nostro Signore Papa Leone,
dell’indulgenza plenaria toties quoties (tut-
ti i giorni una volta al giorno), alle solite con-
dizioni, applicabile a sé e alle anime del pur-
gatorio.

Il rito inizia con l’aspersione del tempio con
l’acqua gregoriana, tradizionalmente con-
fezionata con acqua, sale, cenere e vino.
L’acqua richiama la purificazione e la vita
nuova del Battesimo (cf. Io 3,5: «Nisi quis
renatus fuerit ex aqua et Spiritu Sancto, non
potest introire in regnum Dei»), il sale è segno
di sapienza e incorruttibilità (cf. Mt 5,13: «Vos
estis sal terrae»), la cenere ricorda la peni-
tenza e la fragilità umana, mentre il vino sim-
boleggia la gioia dello Spirito.
Con quest’acqua benedetta, il Vescovo asper-
ge le pareti e l’altare, consacrando tutto l’e-
dificio a Dio. È un gesto di rinascita, che
trasfigura la pietra in luogo di grazia e rin-
nova nel cuore dei fedeli il desiderio di esse-
re puri e pronti ad accogliere il Signore.
Nel cuore della celebrazione si trova la con-
sacrazione dell’altare, che rappresenta
Cristo stesso, pietra angolare scelta e pre-
ziosa (cf. 1Pt 2,6: «Ecce pono in Sion lapi-
dem angularem, electum, pretiosum»), sul
quale si rinnova il sacrificio della Croce.
L’unzione dell’altare con il sacro Crisma richia-
ma la consacrazione di Gesù, “l’Unto del
Signore” (cf. Lc 4,18: «Spiritus Domini super
me, propter quod unxit me»). Il profumo che
si diffonde nel tempio ricorda la dolcezza
della presenza divina che tutto avvolge. 
Su quel nuovo altare il Sacerdote, ubbidendo
al comando del Signore, rinnoverà per il popo-
lo ogni giorno il sacrificio della Croce, «Hoc
est corpus meum,… Hic est calix sangui-
nis mei, novi et aeterni testimenti … hoc faci-
te in meam commemorationem» (Lc 22,19)
Nel rito della consacrazione vengono
deposte nell’altare le reliquie dei Santi Martiri,
a segno della comunione che lega il sacri-
ficio di Cristo a quello dei suoi testimoni. 
I martiri, con il loro sangue, hanno reso sta-
bile il fondamento della Chiesa; per questo,

fin dalle origini, le loro reliquie sono
custodite sotto gli altari, come testi-
monianza di fede e di amore fino
alla fine.
In questa chiesa trovano posto, accan-
to ai martiri, anche le reliquie dei
santi Patroni delle nostre Diocesi,
San Clemente et San Bruno, lumi-
nose figure di pastori e monaci che
hanno seminato il Vangelo con la
parola e con la vita. La loro pre-
senza spirituale sarà per la comu-
nità un costante richiamo alla
santità, alla perseveranza nella fede
e alla verità del Vangelo, che tra-
valica i tempi e rimane immutata.
Dodici croci, poste lungo le pare-
ti del tempio, richiamano gli
Apostoli, fondamento della Chiesa
(cf. Eph 2,20: «Aedificati super fun-

damentum apostolorum et prophetarum, ipso
summo angulari lapide Christo Iesu»). Esse
segnano la completa separazione del luo-
go sacro da ogni uso profano, perché sia
interamente riservato alla gloria di Dio.
L’unzione delle croci proclama che questo
spazio non è più soltanto edificio umano,
ma santuario della presenza divina, luogo
dove il popolo può elevare la propria lode,
invocare la misericordia, adorare il miste-
ro dell’Eucaristia: il Deus nobiscum, real-
mente presente nel Santissimo Sacramento
dell’Altare (cf. Mt 28,20: «Ecce ego vobi-
scum sum omnibus diebus usque ad con-
summationem saeculi»).
Particolarmente significativa è la dedicazione
di questa chiesa alla Beata Vergine Maria,
Regina Pacis. Nata dall’esperienza dolorosa
del secondo dopoguerra e nutrita dai timo-
ri della guerra fredda, questo bel titolo maria-
no continua oggi a risuonare come invocazione
profetica.
In un mondo attraversato da nuovi conflit-
ti e minacce, il Nome della Madre di Dio decli-
nato in  “Madonna della Pace” diventa pre-
ghiera viva e attuale: «Beati pacifici, quo-
niam filii Dei vocabuntur» (Mt 5,9)
Alla Vergine Maria, Regina Pacis, affidia-
mo ancora una volta la città di Velletri, que-
st’anno stesso riconsacrata Città di Maria,
l’Italia tutta e le nazioni della terra perché
il suo Cuore Immacolato trionfi sulle discordie
e sulle incomprensioni, regni nelle coscien-
ze e nelle istituzioni, custodisca il dono pre-
zioso della concordia, e apra per tutti un tem-
po nuovo di prosperità e giustizia, in cui regni
la luce del Vangelo e trionfi la pace di Cristo.
«Pax Christi in Regno Christi»
In questo giorno di festa, la comunità dio-
cesana tutta eleva al Signore un rendimento

continua nella pag. accanto



1919Novembre 2025Novembre 2025
Anno 22, n. 11 (230)

di grazie per il cammino compiuto e per lo
zelo pastorale di Mons. Angelo Mancini, da
sei lustri parroco di questa comunità, alla
cui determinata volontà, sapienza e instan-

cabile dedizione si deve il raggiungimento
del traguardo odierno.
Con profonda riconoscenza, il popolo di Dio
affida al Signore il suo ministero, nella fer-
vente speranza che Egli possa per molti anni

ancora guidare la Parrocchia della Regina
Pacis in questa nuova e splendida chiesa,
che oggi, consacrata, diventa segno dura-
turo della fede e della carità del suo Pastore.

DECRETO

La Penitenzieria Apostolica, in virtù delle facoltà attribuitele

specialissimo modo dal Santissimo Padre in Cristo e Signore Nostro Leone,

Papa, per Divina Provvidenza, XIV, servitore della fede e della nostra

felicità, all’Ecc.mo e Rev.mo Padre Mons. Stefano Russo, Vescovo di

Velletri-Segni e di Frascati, benignamente concede che, il giorno 9 novem-

bre 2025, in occasione della consacrazione della chiesa parrocchiale “Regina

Pacis” di Velletri, al termine della celebrazione del divin Sacrificio del-

la Messa, impartisca la Benedizione Papale, con annessa l’Indulgenza

plenaria, da lucrarsi alle solite condizioni (Confessione sacramentale, Comunione

Eucaristica e preghiera secondo le intenzioni del Sommo Pontefice), a

tutti i fedeli presenti che, veramente pentiti e animati dalla carità, saran-

no intervenuti ai sacri riti.

Questo stesso Tribunale della Misericordia inoltre concede l’Indulgenza

plenaria, applicabile a modo di suffragio anche alle anime trattenute nel

Purgatorio, alle dette condizioni, ai fedeli, veramente pentiti e animati

dalla carità, che, dal giorno 9 novembre 2025 al 1° gennaio 2026, cor-

dialmente associati alle finalità del Giubileo ordinario del presente anno

2025, visitino come pellegrini la chiesa parrocchiale “Regina Pacis” par-

tecipando devotamente ai sacri riti che vi si celebrano o almeno, medi-

tino i divini misteri per un congruo tempo, o compiano qualche pio eser-

cizio a maggior gloria di Dio e preghino, in riparazione degli odierni aber-

ranti disordini, per la pace e la concordia dei popoli, concludendo con

la recita di un Pater noster, del Credo e di qualche invocazione alla Beata

Vergine Maria Regina della Pace e Madre della misericordia.

I fedeli, che per anzianità, malattia o altra grave causa fosse-

ro realmente impediti, potranno lucrare la medesima Indulgenza plena-

ria, consolando se stessi nelle tribolazioni, detestando i loro peccati e risol-

vendo di assolvere il prima possibile alle consuete tre condizioni, unen-

dosi spiritualmente alle festive celebrazioni ed offrendo, attraverso la media-

zione di Maria Santissima, le proprie preghiere, le sofferenze e le diffi-

coltà della vita a Dio misericordioso.

Per ciò stesso, affinché i fedeli, per la carità pastorale del cle-

ro, più facilmente possano ricorrere al perdono divino attraverso il pote-

re delle Chiavi della Chiesa, questa Penitenzieria dispone che il Parroco

ed altri Sacerdoti muniti delle necessarie facoltà di ricevere le confes-

sioni si prestino, con animo pronto, generoso e misericordioso, alla cele-

brazione del sacramento della penitenza.

Il presente decreto è valido solamente per questa occasione,

nonostante qualsiasi disposizione in contrario.

Dato a Roma, dalla sede della Penitenzieria Apostolica,

il 6 novembre del 2025°anno dell’Incarnazione del Signore.

Angelo Card. De Donatis
Penitenziere Maggiore 

+ Cristoforo Giuseppe Nikiel
Vescovo titolare di Velia, Reggente

segue da pag. 18

In occasione della Dedicazione della nuova chiesa di Regina Pacis, su richiesta del parroco al 

Santo Padre Leone XVI, la Penitenzieria Apostolica  ha concesso l’Indulgenza plenaria 

dal giorno 9 novembre 2025 al 1° gennaio 2026



2020 Novembre 2025Novembre 2025
Anno 22, n. 11 (230)

can. Ettore Capra

NN
el mare profondo della storia, dove
il tempo inghiotte i nomi e le glo-
rie degli uomini, risplende, come

una stella che non tramonta, la figura di San
Clemente, primo vescovo di Velletri, papa
e martire. Egli visse di fede, perché visse
dell’insegnamento diretto degli Apostoli; da
essi apprese la verità del Vangelo e a noi
trasmise il modo per restarvi fedeli: rima-
nere uniti alla Chiesa di Roma, che in Pietro
e nei suoi successori custodisce indefetti-
bile la voce di Cristo, parola viva e firma-
mentum spei, sostegno della nostra spe-
ranza.
La sua fine terrena fu segnata dal dram-
ma e dalla gloria. Gettato nel Mar Nero, lega-
to a un’àncora, San Clemente non vide nel-
la sua sorte la condanna, ma il compimento
della promessa. 
Il ferro che trascina il corpo nell’abisso divie-
ne segno di una fede salda, di una speranza
che non affonda. Mentre il mare si chiude
sul martire, il cielo si apre per accoglierlo:
e lo strumento del supplizio si trasfigura in
simbolo di salvezza, perché affonda nel pro-
fondo per aggrapparsi a Dio.
Spes non confundit: la speranza non delu-
de, perché l’amore di Dio è stato riversa-
to nei nostri cuori per mezzo dello Spirito
Santo; san Clemente ci insegna che la spe-
ranza non è un sogno vano né un fragile
conforto umano, ma una virtù teologale viva

e divina, che nasce dalla fede e si nutre del-
la carità; dalla prima riceve l’oggetto da spe-
rare - la vita eterna, promessa da Cristo -
dalla carità trae il merito, perché chi ama
Dio e il prossimo cammina verso il cielo con
passo sicuro.
Come insegna san Paolo: Tenentes con-
fessionem spei nostrae indeclinabilem, fide-
lis enim est qui repromisit, teniamo ferma
la professione della nostra speranza, per-
ché fedele è Colui che ha promesso. 
La speranza senza la fede infatti sarebbe
un’àncora sospesa nel vuoto; unita a essa
diventa la forza che sostiene, la luce che
guida, la certezza che salva. 
Così, se Foscolo, nei Sepolcri, lamenta che
“anche la speranza, ultima dea, fugge i
sepolcri”, il cristiano risponde con la cer-
tezza della fede. 
Manzoni, nella conclusione del Cinque mag-
gio, redime l’angoscia di Foscolo, elevan-
do il suo canto alla Fede, chiamandola 
“Bella, immortale, benefica Fede, ai trion-
fi avvezza”. È infatti la Fede che, al termi-
ne delle tempeste umane, avvia lo spirito
superbo “pei floridi sentier della speranza,
ai campi eterni, al premio che i desideri avan-
za”: fede che illumina, che purifica e che
riconduce alla pace di Dio. 
Così, dove Foscolo si arresta dinanzi alla
pietra del sepolcro, Manzoni apre il cielo;
e nella luce della fede risplende la speranza
cristiana, la stessa che ardeva nel cuore
di San Clemente e che la sola Chiesa tra-
smette immutata nei secoli.
Là dove il poeta di Zante vede solo silen-

zio e dissoluzione, il cre-
dente scorge l’alba del-
l’eternità e se l’uomo
moderno è tentato di
vedere nella tomba la fine
di ogni attesa, per il cri-
stiano essa è la soglia del-
la vita vera perché, solo
nella morte, la speranza
si compie, ottenendo dal-
la bontà di Dio, per i meri-

ti di Cristo, della Vergine Maria e dei Santi,
la gioia senza fine del Paradiso. 

Beati mortui qui in Domino moriuntur -
beati coloro che muoiono nel Signore, poi-
ché riposeranno dalle loro fatiche e le loro
opere li seguiranno.
San Clemente, testimone dell’amore e del
coraggio apostolico, ci ricorda che la vera
speranza nasce dall’ascolto della voce di
Cristo, viva nella sua Chiesa. Rimanere fede-
li a quella voce, uniti al successore di Pietro,
è rimanere ancorati alla verità, anche tra
le tempeste del mondo. E come l’àncora
del nostro invitto Patrono si immerse nel
mare per reggerlo alla vita eterna, così la
nostra speranza deve affondare nella fede
per sollevarci alla gloria di Dio.
Nel silenzio delle acque, San Clemente con-
tinua a parlare: ci insegna che la fede non
deve venir meno, che la carità non deve
raffreddarsi, che la speranza non deve spe-
gnersi. E la sua àncora rimane piantata nei
secoli, segno di fermezza e di fedeltà, sim-
bolo di una speranza che non si arrende,
promessa del porto eterno dove, un gior-
no troveremo pace nel cuore di Cristo, Dominus
vitae et spei - Signore della vita e della spe-
ranza.

Nell’immagine:
il Martirio di San Clemente, 

Paul Bril, Sala Clementina - Vaticano



2121Novembre 2025Novembre 2025
Anno 22, n. 11 (230)

Costantino Coros

SS
i è da poco conclusa l’Assemblea
Interdiocesana di Velletri-Segni e
Frascati, il cui tema centrale è sta-

to ispirato dalle parole di Papa Leone XIV:
“Non difendetevi dalle provocazioni dello Spirito”.
Da questa frase ha preso avvio la riflessione
comune, sviluppata nella tavola rotonda di
venerdì 17 ottobre e poi, il giorno succes-
sivo, nei lavori dei circa ventiquattro tavo-

li sinodali interdiocesani, condotti nello sti-
le della conversazione nello Spirito, tra dia-
logo e ascolto reciproco. 
L’incontro, che ha visto la partecipazione dei
delegati delle due diocesi, dei sacerdoti, dei
religiosi e delle religiose, ha rappresenta-
to un momento di particolare intensità spi-
rituale e pastorale nel percorso del cammino
sinodale della Chiesa locale. La novità di
quest’anno è stata la collaborazione piena
tra le due diocesi per l’intera durata
dell’Assemblea.

L’assemblea, animata dallo stile della con-
versazione nello Spirito, ha rappresentato
un passo significativo del cammino sinodale
delle due diocesi, che per la prima volta han-
no lavorato insieme lungo tutto il percorso.
Dai vari interventi sono emersi altrettanti accen-
ti da tenere presenti nella fase attuativa del
Sinodo: l’importanza dell’ascolto reciproco,
della comunione e della corresponsabilità
nella vita ecclesiale. 
Un ampio spazio è stato dedicato anche ai
giovani, con testimonianze che hanno

richiamato la necessità di un ascol-
to non giudicante, di relazioni auten-
tiche e della presenza di guide spi-
rituali mature.
Ad ospitare l’evento è stata la
Scuola Allievi Marescialli e Brigadieri
“Salvo D’Acquisto” di Velletri, dove
i lavori sono iniziati con il saluto del
Colonnello Carlo Lecca, Comandante
della scuola, il quale ha sottolinea-
to come la missione comune della
Chiesa e dell’Arma sia quella di pro-
muovere il bene comune nella
società.

continua nella pag. 22



2222 Novembre 2025Novembre 2025
Anno 22, n. 11 (230)

Il vescovo Stefano Russo, pastore delle dio-
cesi di Velletri-Segni e Frascati, dopo la pre-
ghiera iniziale e quella in memoria dei Carabinieri
caduti in servizio qualche giorno fa nella pro-
vincia di Verona, ha ricordato che la sino-
dalità esige scelte concrete e quotidiane di
conversione. 
Ha invitato i fedeli ad affi-
darsi allo Spirito Santo e
a non temere le novità del
cammino sinodale, che non
offre le cose di sempre, ma
cerca vie nuove, attente
ai poveri e alle famiglie. 
Il vescovo ha inoltre
annunciato che, dal 24 al
26 ottobre, a Roma si ter-
rà la terza assemblea sino-
dale nazionale, chiamata
a votare il documento di
sintesi. Vari interventi
hanno animato la tavola
rotonda del venerdì. 
A cominciare da don
Dario Vitali, sacerdote
della diocesi di Velletri-Segni
ed ecclesiologo, consulente
della Segreteria Generale
del Sinodo. 
Don Dario ha sottolinea-
to come, in una società non
più cristiana, non sia pos-
sibile vivere la fede in modo
individuale. 

Tutti sono chiamati a camminare insieme
per essere Chiesa verso il Regno di Dio.
Essere sinodali - ha spiegato - significa lasciar-
si guidare dallo Spirito, imparando ad ascol-
tarci reciprocamente per discernere insie-
me la volontà di Dio. 

A seguire Maria Graziano, incaricata
della Commissione Regionale per il
Laicato della Conferenza Episcopale
Laziale, la quale ha posto l’accen-
to sull’importanza dell’ascolto reci-
proco e della collaborazione come
accoglienza e rispetto delle diverse
vocazioni. 
Le differenze - ha aggiunto - non devo-
no generare contrapposizione, ma
condurre all’unità e all’armonia. Poi
la riflessione è passata ai giovani. 
Francesco Salerno della Commissione
sinodale interdiocesana e dell’équipe
di Pastorale Giovanile della dioce-
si di Frascati, ha evidenziato che i
giovani chiedono soprattutto un
ascolto autentico e non giudicante,

centrato sulla persona e sulla relazione più
che sull’attivismo. 
Giulia Maneri, biologa ed animatrice di un
gruppo di giovani della diocesi di Roma, ha
sottolineato la necessità di “stare” più che
“fare”, di coltivare il senso di comunità e di

fraternità all’interno delle
parrocchie e di valorizza-
re la figura della guida spi-
rituale (sacerdote, reli-
gioso, religiosa o laico che
sia) come punto di riferi-
mento maturo nel cammino
umano e di fede.
La seconda giornata
dell’Assemblea di sabato
18 ottobre si è conclusa con
i tavoli sinodali, momen-
to di comunione, condivi-
sione e ascolto reciproco. 
La restituzione del lavoro
confluirà in un documen-
to interdiocesano, che
verrà elaborato dalla
Commissione Interdiocesana
del Cammino Sinodale e
diffuso in entrambe le
diocesi come strumento per
la possibile concretizzazione
delle proposte di rinnova-
mento pastorale convergenti
che sono emerse duran-
te i lavori sinodali.



2323Novembre 2025Novembre 2025
Anno 22, n. 11 (230)

Luigi Musacchio

Scena unica

Un’aula immensa, fuori dal tempo. Colonne
che si perdono verso l’alto, luce dorata dal-
l’alto. Un Vangelo aperto al centro del tavolo
rotondo. I partecipanti siedono in silenzio.

Atto San Giovanni Evangelista (moderatore)
(si alza lentamente, posa la mano sul
Vangelo, voce calma ma ferma)

«Non sia turbato il vostro cuore. Abbiate fede
in Dio e abbiate fede anche in me. Nella casa
del Padre mio vi sono molte dimore… Io sono
la via, la verità e la vita. Nessuno viene al Padre
se non per mezzo di me» (Gv 14,1–6).1

«Queste parole udii dal Maestro la notte in cui
il buio si avvicinava. Oggi, fratelli e sorelle, sia-
mo qui riuniti, oltre il tempo, per scrutarne la
profondità. Chi desidera alzarsi e parlare?»

Sant’Agostino
(si alza con vigore, gli occhi ardenti di fuoco
interiore)

«Cristo dice: Io sono la via, io sono la verità,
io sono la vita. Rimanendo presso il Padre è
verità e vita; indossando la nostra carne è via.
Non ti è detto: Fatica per trovare la via, ma:
Io sono la via.»2 

«Il cuore turbato è un cuore disperso, che cor-
re dietro a mille desideri. Ma Cristo lo racco-
glie in sé. Egli non indica una strada: Egli stes-
so è la Via. Non promette una formula: Egli
è la Verità. Non dona soltanto speranza: Egli
è la Vita che ci fa vivere. Camminiamo in Lui,
e il turbamento svanisce.»

San Tommaso d’Aquino
(si alza lentamente, con passo grave, le mani
giunte davanti al petto)

«Ego sum via, veritas et vita. Via per quam
incedimus est humanitas Christi; veritas ad quam
tendimus est divinitas; vita quae datur in frui-
tione.» 3

«Fratelli, ascoltate l’armonia di queste paro-
le. La Via è l’umanità di Cristo, con cui ci gui-
da. La Verità è la sua divinità, che ci illumi-
na. La Vita è la grazia, con cui ci unisce al
Padre. Così ragione e fede si incontrano: la
ragione cerca, la fede trova, e tutto conver-
ge nel Verbo fatto carne.»

San Gregorio di Nissa
(gesto ampio delle mani, lo sguardo rivolto ver-

so l’alto, come contemplando l’invisibile)

«Il vero vedere Dio consiste nel non saziar-
si mai del desiderio di vederlo. La grandez-
za della sua natura diventa per colui che la
contempla una fonte di sempre nuova mera-
viglia.» 4

«Vedere il Padre non è possedere, ma desi-
derare senza fine. In Cristo non c’è un traguardo
statico, ma un’ascesa che non si conclude.
Ogni passo è scoperta, ogni incontro è sete
nuova. La Via è infinita, perché infinito è Colui
che ci attira.»

Santa Teresa d’Avila
(si alza di scatto, con volto acceso di passione
mistica)

«Consideriamo l’anima come un castello fat-
to di un solo diamante… in esso vi sono mol-
te dimore, alcune in alto, altre in basso, altre
ai lati. Nel centro vi è la più principale, dove
avvengono cose di grande segretezza tra Dio
e l’anima.» 5

«Nella promessa delle “molte dimore” io vedo
l’anima come un castello di cristallo. 
Ogni stanza è più luminosa della preceden-
te, e in ognuna Cristo attende. Non temete,
fratelli: Egli stesso è la porta, e abita dentro
di noi. Ah, che dolcezza sapere che già ora
il nostro cuore può essere la dimora prepa-
rata da Lui!»

San Francesco d’Assisi
(si alza umile, con tunica semplice, e apre le
braccia come per abbracciare tutti)

«Il Signore stesso mi condusse fra i lebbro-
si e usai con essi misericordia. E quando me
ne allontanai, ciò che mi sembrava amaro mi
fu cambiato in dolcezza d’anima e di corpo.
Poi uscii dal mondo.» 6

«Fratelli miei, se Gesù è la Via, allora cam-
miniamo nudi e poveri, senza pesi. Se è la
Verità, amiamo senza maschere. Se è la Vita,
doniamoci come Lui s’è donato. Nulla più ci
serve, perché tutto ci è dato.»
(Un canto di uccelli si ode da lontano, come
se la natura stessa confermasse le parole.)

San Giovanni Paolo II
(si alza piano, con tono pacato, le dita 
intrecciate davanti al petto)

«Cristo, Verbo incarnato, è la via che condu-
ce l’umanità alla piena verità su se stessa e
al destino che l’attende. Io sono la via e la veri-
tà e la vita: queste parole contengono il miste-

ro stesso del Figlio di Dio.» 7

«Cristo va a prepararci un posto: questa è la
certezza che il mondo oggi dimentica! 
Non siamo orfani, non siamo smarriti in un cosmo
vuoto: siamo attesi, amati, desiderati dal Padre.In
un tempo che ha perso la speranza, gridia-
mo con coraggio: Cristo è la nostra Via, la nostra
Verità, la nostra Vita!»

Papa Benedetto XVI
(si alza piano, con tono pacato, le dita 
intrecciate davanti al petto)

«Chi vede Gesù, vede il Padre. In Lui Dio ha
assunto un volto umano, il volto di Gesù. E
così possiamo invocarlo con fiducia: chi ha visto
me ha visto il Padre.»8

«Il turbamento dei discepoli è il turbamento
dell’uomo moderno. Ma Gesù non porta una
teoria: porta sé stesso. Dire: “Chi ha visto me,
ha visto il Padre” significa che Dio si fa vici-
no, umano, accessibile. In Cristo, il volto di
Dio ha occhi, mani, cuore. E ci guarda con
amore.»

Conclusione

San Giovanni Evangelista 
(riprende la parola, con voce commossa, 
mentre la luce sul Vangelo si fa più intensa)

«Avete udito la sapienza, la poesia, la teolo-
gia, la speranza. Eppure tutto converge in un’u-
nica certezza: Cristo è Via, Verità e Vita. Non
sia turbato il vostro cuore: la dimora è pron-
ta, e il cammino è già davanti a noi, perché
il cammino è Lui.»

Apparato di note

1 Vangelo secondo Giovanni 14,1–12. Traduzione CEI
2008. 
2 Agostino, In Iohannis Evangelium Tractatus 69,2.
Testo latino in Corpus Christianorum 36; trad. it. in
Opere di Sant’Agostino (Città Nuova). 
3 Tommaso d’Aquino, Commentarium in Ioannem, cap.
14, lectio 2. Testo latino consultabile su: aquinas.cc 
4 Gregorio di Nissa, La Vita di Mosè, II, 239–240. Testo
in PG 44, 377–430; trad. it. in La Vita di Mosè (Città
Nuova, coll. Testi Patristici). 
5 Teresa d’Avila, El Castillo Interior (Il Castello Interiore),
Prima Dimora, cap. 1. Edizione italiana: EDB,
Bologna. 
6 Francesco d’Assisi, Testamento, 1–3 (Fonti
Francescane 110). In: Fonti Francescane, Ed.
Francescane, Assisi 2011. 
7 Giovanni Paolo II, Redemptor Hominis, n. 7
(1979). Testo integrale: vatican.va 
8 Benedetto XVI, Udienza Generale, 16 gennaio 2013.
Testo integrale: vatican.va 



2424 Novembre 2025Novembre 2025
Anno 22, n. 11 (230)

Silvia Sfrecola

SS
abato 25 ottobre si è tenuto un incontro
all’interno di una sala del Museo Diocesano
di Velletri dal titolo SOLO UNA che invi-

ta a sedersi di fronte ad un’opera per guardarla
da vicino, senza fretta ma con cura, attenzione, stu-
pore e meraviglia, cercando di costruire un ponte rela-
zionale che ne faccia capire il senso. 
D’altronde un’opera è un “testo” ovvero un insieme di segni
che contengono un messaggio. Ma il messaggio ha biso-
gno di un contesto per essere correttamente interpreta-
to. Ed i contesti cambiano in continuazione. 
Nessuna opera è stata pensata per stare all’interno di un
museo. È necessario cominciare a guardare le opere non
come fossero l’arredamento delle pareti: può sembrare
banale ma a volte è esattamente quello che molti visita-
tori istintivamente fanno. 

Il primo incontro è stato dedicato alla tavola della Visitazione di
Bicci di Lorenzo (1435, tempera e oro su tavola): la contestua-
lizzazione storico artistica unita alla lettura del Vangelo di Luca
ha aperto la riflessione su come un momento di quotidianità tra
due donne in stato di gravidanza, un gesto semplice di cura ed
affetto reciproco, è in realtà un episodio fondamentale, potentis-

simo, destinato a cambiare la storia dell’umanità. 
SOLO UNA: conversazioni intorno ad un’opera d’ar-

te rientra nella rassegna IL MUSEO CHE PENSA
- PENSARE AL MUSEO a cura di Silvia Sfrecola
Romani, storico dell’arte ed educatore al patrimonio
culturale, un titolo suggestivo che sottolinea il ruo-
lo contemporaneo di un museo: non una disne-
yana macchina del tempo  ma un luogo di cura
e relazione, in cui poter pensare, riflettere, medi-

tare, stare meglio con se stessi e con gli altri. 

L’iniziativa è stata realizzata grazie alla dis-
ponibilità di don Claudio Sinibaldi, diret-
tore dell’Ufficio diocesano per i Beni cul-
turali e l’Edilizia di culto, ed al supporto di
Mihaela Lupu e delle volontarie in servi-
zio al museo. Prossimo appuntamento, come
da calendario, sabato 15 novembre con
Il busto reliquiario seicentesco di San
Clemente realizzato da Giuliano Finelli.



2525Novembre 2025Novembre 2025
Anno 22, n. 11 (230)

Miraugusta Bucci

LL
o studio sulla Pergamena della Passione
è stato oggetto principale della mia
tesi di laurea. La pergamena custo-

dita nel museo è un prezioso rotolo minia-
to della seconda metà del XIII secolo, raf-
figurante la passione di Cristo.
L’analisi a tutto tondo condotto sulla pergamena
ha fatto emergere alcuni elementi inediti. 
La descrizione dettagliata delle scene è sta-
to il necessario punto di partenza per tut-
te le riflessioni maturate nel corso dell’analisi.
Nonostante i gravi danni subiti dagli archi-
vi di Velletri durante l’ultima guerra, ho cer-
cato comunque, per la prima volta, di rico-
struire le vicende storiche e conservative
del rotolo, concentrando le ricerche soprat-
tutto presso la Biblioteca e l’Archivio della
diocesi, nei fondi di inventario del Museo
Diocesano di Velletri. 
Sebbene tali indagini non abbiano portato
agli esiti sperati - tranne che per la docu-
mentazione relativa all’ultimo restauro con-
dotto sull’opera nel 2023, grazie al finan-
ziamento della C.E.I. con fondi dell’8Xmille
alla Chiesa cattolica, a cura della dott.ssa
Serena Dominijanni del laboratorio di
restauro Librarti di Roma, che mi ha con-
sentito di acquisire nuovi dati sulla tecnica
e i materiali. Sono state avviate richieste pres-
so l’Istituto Superiore per la Conservazione
e il Restauro di Roma, che saranno essen-
ziali in futuro per il Museo per ottenere ulte-
riori informazioni sulla storia conservativa
dell’opera. L’approfondito studio sull’iconografia
della pergamena mi ha permesso di giun-
gere alla conclusione che in origine il roto-
lo dovesse essere più lungo di come appa-
re oggi infatti, secondo la mia opinione, dove-
va avere quattordici scene.
Le tre scene mancanti probabilmente
seguivano gli stessi schemi delle altre minia-
ture di quel periodo, ed è grazie al confronto
con queste ultime che ho potuto avanzare
un’ipotesi inerente i soggetti della scena incom-
piuta e di quelle perdute: la prima, illustra-
va il passo evangelico di Cristo (ancora visi-
bile nella porzione superstite nel margine
destro) che appare ai suoi discepoli e gli

dona lo Spirito Santo; la seconda, invece,
poteva essere dedicata al momento
dell’Ascensione e seguita dalla rappresentazione
conclusiva di Cristo in trono, racchiuso in
una mandorla e attorniato dai simboli dei
quattro evangelisti. 
Per la prima volta, inoltre, in questo stes-
so ambito, ho esaminato nel dettaglio l’iconografia
dei personaggi raffigurati nei pennacchi, per
provare a risalire, anche attraverso il loro
aspetto e i loro attributi, all’identità della mag-
gior parte degli effigiati.

Infine, grazie all’analisi dello stile dell’ope-
ra e al confronto del manufatto veliterno con
altre pergamene o codici miniati analoghi
- in parte già segnalati in passato dagli stu-
diosi - ho potuto fare chiarezza sulla que-
stione, ancora discussa, relativa all’origine
del rotolo, su cui desidero ragionare, alla
luce di quanto scoperto grazie alle mie ricer-
che. Per quanto riguarda tale aspetto, le mie
riflessioni mi portano a condividere, anche
se in parte, l’ipotesi di de Francovich. 
Ritengo, infatti, che il rotolo possa prove-
nire da un contesto inglese, tuttavia, non
lo attribuirei alla scuola dell’abbazia di
Westminster, poiché riscontro alcune incon-
gruenze. Suppongo piuttosto che esso sia
sempre opera di una bottega inglese, che
forse potrebbe averlo realizzato per un com-
mittente a noi sconosciuto, il quale non è
detto che fosse necessariamente anglosassone,
considerando gli intensi scambi culturali del-
l’epoca nei territori dell’Europa occidenta-
le. Questo tema si lega così all’altra que-

stione cruciale, ancora oggi difficile da risol-
vere, ossia come la pergamena sia giunta
a Velletri. 
Riprendendo la tesi avanzata da Bagnoli,
è possibile che la nostra pergamena sia sta-
ta portata in Italia da Pierre de Tarentaise,
un colto monaco domenicano francese, nel
1273, quando egli fu nominato cardinale e
vescovo di Ostia e Velletri da papa Gregorio
X (1271-1276). Pur non essendoci prove docu-
mentali nell’Archivio Diocesano che confermino
questa ipotesi, possiamo comunque avan-

zare alcune considerazioni a
suo sostegno. 
La datazione della pergamena,
collocabile nella seconda
metà del XIII secolo, è com-
patibile con il periodo del vesco-
vato di Pierre de Tarentaise,
figura storica importante che
ricorre nelle carte dell’Archivio
Storico Diocesano. 
Inoltre, la sua appartenenza
all’ordine domenicano, il cui
motto era “Meditare e dona-
re agli altri il frutto delle pro-
prie meditazioni”, potrebbe esse-

re in linea con lo stile sobrio e umile del roto-
lo. Un ulteriore elemento a sostegno di que-
sta tesi sembra emergere dal confronto con
l’Exultet veliterno, spesso citato insieme alla
Pergamena della Passione, che secondo
lo storico Pietro Fedele sarebbe stato por-
tato ad Ostia dal monaco cassinese Leone
Ostiense quando fu nominato vescovo tra
il 1101 e il 1106: un elemento che stabili-
sce un parallelismo tra rotoli miniati giunti
in città al momento dell’insediamento di due
figure a capo della stessa diocesi, sebbe-
ne in periodi distinti. 
L’ipotesi di Bagnoli, dunque, sebbene in assen-
za di riscontri nei documenti, resta al momen-
to, in mancanza di nuovi elementi che pos-
sano smentirla, la più plausibile.
In conclusione, la Pergamena della Passione
rappresenta un esempio significativo nel pano-
rama delle miniature prodotte in Europa nel
corso del Duecento e spero che la mia tesi
possa costituire un utile punto di partenza
per ulteriori studi e approfondimenti futuri.



2626 Novembre 2025Novembre 2025
Anno 22, n. 11 (230)

Luigi Musacchio

AA
ccadde un giorno che, nei pressi
del lago di Tiberiade, in Galilea, una
montagna, silenziosa e maestosa,

si fece anfiteatro
per accogliere paro-
le mai prima pro-
nunciate, né tanto-
meno udite.
Non era l’inizio di un
tempo segnato da
calendari, stagioni o
raccolti, ma l’alba di
un’era nuova: quel-
la in cui Dio, per la
prima volta, scelse
di parlare non dal
roveto ardente, non
fra i tuoni del Sinai,
non dal Tempio, ma
da una semplice
altura. 
Non con voce di ful-
mine e terrore, come
a Mosè, bensì con
la voce pacata e penetrante di un Maestro,
affinché tutti potessimo ascoltare e comprendere.
Ci radunammo in molti. 
Vi erano pescatori e contadini, operai e stu-
diosi, religiosi e laici, gente dei villaggi e del-
le città vicine e lontane. C’erano anziani stan-
chi di attendere e bambini ignari, intenti al
gioco. Gesù, seduto su un masso, ci osser-
vava. 
Il suo sguardo abbracciava la folla: non domi-
nava, ma accarezzava. Poi si alzò, salì un
poco lungo il pendio, quasi a invitarci:
“Avvicinatevi, saliamo insieme, lasciate a val-
le le vostre inquietudini e ascoltate.” 
Lo seguimmo, in silenzio, come la foresta
prima del temporale, con gli occhi colmi di
domande. Ed egli cominciò a dire:

«Beati i poveri in spirito, perché di essi
è il regno dei cieli.»

Ad una povertà interiore, quella dello spi-
rito, veniva ora attribuita la più alta ricchezza:
il cielo. Era un mistero, eppure un mistero
che ci interrogava, ci scuoteva, ci chiama-
va a riflettere. Quelle parole, mai udite, giun-
sero come una nevicata d’agosto: inattese,

ma nitide e indelebili. Le portammo dentro,
al cuore.
E comprendemmo: i “poveri in spirito” di cui
parlava il Maestro non erano semplicemente
tra noi. Stava tratteggiando un nuovo vol-
to dell’uomo, un modello umanamente rin-

novato e divinamente auspicato: poveri in
spirito, cioè ricchi di valore. 
Persone pronte a donare più che a ricevere,
ricche di generosità, povere d’egoismo. Era
l’annuncio di un’umanità nuova, più libera,
finalmente pacificata. E subito dopo: 

«Beati quelli che sono nel pianto, per-
ché saranno consolati.»

Alle nostre orecchie ancora incredule, si aggiun-
se un pensiero profondo, quasi una conversione
dell’anima. Gesù non prometteva la rimo-
zione del dolore, ma apriva, anzi spalan-
cava, una porta sulla consolazione: personale,
sofferta, eppure certa.
Ci scambiammo sguardi intensi, gravi, ma
pieni di una fiducia nuova, fondata su una
verità interiore e universale. 
Continuava la voce del Maestro, con acco-
rata fermezza: 

«Beati i miti, perché erediteranno 
la terra.»

La terra, da sempre contesa come bottino,
diveniva ora eredità – ma non dei forti o dei

violenti, bensì dei miti. Era uno straordinario
rovesciamento di logiche, un’elezione del-
la mitezza a madre di ogni pace duratura.
Una rivoluzione silenziosa, ma capace di
riscrivere la storia. E ancora: 

«Beati quelli che
hanno fame e sete
di giustizia, per-
ché saranno
saziati.»

Parole che ci toc-
carono nel profondo,
soprattutto noi, figli
di una nazione che
ha dato forma a
una propria Carta
c o s t i t u z i o n a l e .
Sentimmo vibrare
dentro di noi un’eco
antica e insieme
presente: in quelle
Beatitudini, proclamate
coram populo su
una montagna, rico-
noscevamo lo spiri-

to di giustizia e di dignità che anima le leg-
gi più alte.
Il discorso di Gesù cresceva in solennità e
potenza, e ad ogni nuova affermazione, un
brivido ci attraversava: 

«Beati i misericordiosi, perché troveranno
misericordia.»

Qui veniva promulgata la legge più ardua,
quella del perdono. Eppure, chi la osser-
va, riceverà in dono la medesima miseri-
cordia dal Legislatore supremo.
«Beati i puri di cuore, perché vedranno
Dio.» In un mondo dove la sincerità è spes-
so dissimulata, l’anima pura, coraggiosa, rice-
ve la promessa più alta: la visione del Divino. 
Non avremmo mai osato sperare di udire
parole così colme di luce e di gloria.

«Beati gli operatori di pace, perché saran-
no chiamati figli di Dio.»

È il vertice, l’acme del discorso: non ai teo-
rici della pace, ma a coloro che la costrui-
scono, giorno dopo giorno, il Signore attri-

continua nella pag. accanto



2727Novembre 2025Novembre 2025
Anno 22, n. 11 (230)

don Claudio Sammartino

II
l 29 ottobre del 1268 veniva giustiziato
a Napoli un giovane principe, Corrado
V di Svevia, universalmente riconosciuto

con il diminutivo di “Corradino”.
Nato in Germania nel 1252 visse una infan-
zia spensierata ascoltando canti e poemi,
ma meritandosi elogi perché: 
“Si esprimeva molto bene in
latino e possedeva una buo-
na cultura”.
Come figlio di Corrado IV
(Stupor Mundi) lo Svevo era re
di Gerusalemme ed anche
legittimo erede del regno di Sicilia,
che però gli fu usurpato dallo
zio materno, tale Manfredi, il qua-
le facendo circolare la falsa noti-
zia della morte di Corradino si
proclamò re di Sicilia.
Il Papa Urbano IV (francese) det-
te il feudo di Sicilia al conter-
raneo Carlo d’Angiò (fratello di
San Luigi IX) dietro sostanzio-
so pagamento e promessa di
tassa annuale e il 28 giugno 1265
lo investì ufficialmente del tito-
lo di re di Sicilia e lo invitò a com-
battere il legittimo sovrano. 
Alla morte di Manfredi, caduto
valorosamente in battaglia i ghi-
bellini italiani filoimperiali ed osti-
li al Papato, desiderando la richie-
sta vincita sugli odiati guelfi filo-
papisti, invitarono il quattordi-
cenne Corradino a riappro-
priarsi del regno usurpato.

Il giovane accettò l’invito, non ascoltando
le ripetute suppliche della madre che lo ammo-
niva a non intrattenersi nelle vicende ita-
liane. Addirittura non si preoccupò mini-
mamente della scomunica inflittagli dal Papa
Clemente IV. 
Nella sua impresa di “reconquista” del regno
usurpato lo Svevo fu aiutato dal cugino Federico,
duca d’Austria, e trovò inoltre numerosi allea-
ti tra i ghibellini d’Italia. 

Dopo un primo momento favorevole e coro-
nato di vittorie, fu però sconfitto nei pres-
si di Tagliacozzo il 23 agosto del 1268; da
notare che nelle prime fasi dello scontro
Corradino stava vincendo, ma improvvidamente
si slanciò all’inseguimento del nemico che
abilmente aveva finto una ritirata. Fu così
che la cavalleria sveva venne accerchiata
dalle truppe di riserva angioine, che ripor-
tarono una pesante vittoria. Mentre lo Svevo

era in fuga fu catturato dal nobi-
le romano Francipane che pron-
tamente lo consegnò all’
Angiò. 
Dopo un rapido processo
Corradino fu condannato a mor-
te e decapitato (insieme a mol-
ti compagni di sventura) il 29
ottobre 1268 a Napoli, dove
fu sepolto nella chiesa del
Carmine.
A soli sedici anni il giovane
Svevo abbandonò “la scena
di questo mondo” lasciando
un imperituro ricordo della sua
tragica vicenda.
Devo ammettere che anch’io
filoguelfo e filopapista, di
fronte alla sorte di Corradino
mi sento in obbligo di onorarne
la memoria con questo mode-
sto accenno al suo coraggio,
grazie al quale lo sfortunato
Svevo si è prepotentemente
iscritto tra coloro che meritano
il rispetto e l’omaggio dei poste-
ri e della storia.

buisce la dignità di Suoi figli. Essi prose-
guono la Sua opera, quella di Colui che disce-
se sulla Terra per affermare l’indiscutibilità
della pace universale.
E infine, come sigillo conclusivo: 

«Beati i perseguitati per la giustizia, 
perché di essi è il regno dei cieli.»

Ultima beatitudine, estrema forma di letizia:

quella concessa a chi è pronto a soffrire,
e persino a morire, in nome della giustizia.
Gli eroi di ogni tempo, i martiri del bene e
della verità, tutti coloro che, ispirati da idea-
li supremi, accettano il sacrificio, vengono
riconosciuti nella beatitudine finale, al pari
del Figlio di Dio.
Se Mosè aveva ricevuto la Legge sul Sinai,
scolpita su lastre di pietra, Gesù la riscri-
ve ora nei cuori degli uomini. Egli non impo-

ne, ma confida. Non comanda, ma chiama.
E in questo gesto d’intima fiducia, affida alla
nostra libertà la scelta di vivere secondo le
leggi della Sua Costituzione Suprema.

Nell’immagine: Il Discorso della montagna e guarigione
del lebbroso, Cosimo Rosselli (1481-1482), facente 

parte della decorazione del registro mediano 
della Cappella Sistina in Vaticano

segue da  pag. 26



2828 Novembre 2025Novembre 2025
Anno 22, n. 11 (230)

Assunta Rea

4. Rimborsi e problemi di convivenza

Prorogandosi ormai da due, tre mesi, la pre-
senza dei militari dell’ex Esercito Napoletano
nello Stato Pontificio, accolti, ospitati ami-
chevolmente in quanto, avendo già conse-
gnato le loro armi all’esercito Francese, atten-
devano solo l’ordine di rientro pacifico a casa,
nell’ex Regno di Napoli, in attesa che meglio
si definisse l’organizzazione del nuovo Regno
d’Italia, il quale l’aveva oramai inglobato.
La necessità di rimborso alla Municipalità
in forma ossequiosa e, pur tra le righe, nel-
l’uso dell’aggettivazione, chiaramente infa-
stidita, viene espressa dal Gonfaloniere G.
Filippi già dal 10 dicembre 1860, quando,
rivolgendosi al monsignor Delegato Apostolico
di Velletri, ricordate le disposizioni governative
in vigore per le truppe pontificie, memore
da che “il Governo Pontificio dovrebbe paga-
re al Comune bajocco uno e mezzo a sol-
dato per ogni notte; di bajocco uno per ogni
cavallo, e che, dopo i tre giorni, gli ufficiali
dovrebbero pagarsi di per loro l’alloggio”.
Insomma, protraendosi oltre le previsioni,
si aggravavano le condizioni economiche e
sociali dell’intera comunità veliterna, conti-
nua ancora il Gonfaloniere; non meno acco-
rate le stesse richieste, rivolte sempre al Delegato
dal Gonfaloniere di Valmontone1 e da quel-
lo di Terracina2, oberati anche i Comuni del-
la provincia da spese non preventivate, inso-
stenibili! 
Il 16 novembre il Gonfaloniere di Valmontone

si era rivolto infatti al Delegato di Velletri per
esprimere il disagio della sua Comunità nel
corso dell’occupazione delle Truppe
Napoletane nella sua città, che, soggetta sem-
pre a contingenze militare, va incontro a pesi
che sono spro-
porzionati alle
sue forze: molto
più in questa
stagione pel caro
prezzo dei vive-
ri, ne risente mol-
to anche la
Popolazione in
finanze”. Per cui,
a nome della
Mag is t ra tu ra
Camerale, prega
il Delegato “a
voler prendere i
necessari concerti
con il Comando
Militare Francese,
onde siano da qui
trasferiti in altro
luogo, li soldati Napoletani, specialmente in
qualche Comune non soggetto a passag-
gi”; non diversa la richiesta del Priore e degli
Anziani di Cisterna, dal Delegato di Velletri
fatta mettere agli atti l’11 novembre 1860,
di provvedere ”allo sgombro di tante migliaia
d’individui, i quali non possono assolutamente
dimorare nel nostro piccolo paese senza distrug-
gerlo” 3. Ed in seguito le numerose richie-
ste insistenti di rimborso, sin dal primo mese
di permanenza, per gli alloggi, stallatici, forag-
gio, somministrati alle disciolte truppe

napoletane, confermano la tensione del-
la cittadinanza. 
Il 13 dicembre 1860 il Ministro
dell’Interno, A. Pila, scrive al Delegato
Apostolico di Velletri puntualizzando che
”il Governo non può accordare per le
disciolte truppe Napolitane indennizzi
di alloggi diversi da quelli fissati per le
Truppe indigene”, con determinazione
bloccando quindi ulteriori sollecitazio-
ni da parte della Delegazione, del Comune
e dei cittadini, attraverso la sua auto-
rità. E come le autorità ecclesiastiche
e municipali di Velletri avrebbero potu-
to non accogliere le lamentele cittadi-
ne, nella consapevolezza veramente
patetica dell’ospitalità obbligata dalla
consuetudine centenaria, indotta dal-
la triste condizione economica di non
pochi, se non occasione gradita dai più
abbienti per acquisire ulteriore presti-
gio?
Come può non definirsi accorata, e quin-
di comprensibile, la supplica di solle-

cito rimborso del 7 dicembre 1860 al
Delegato Apostolico, da parte di Giovanni
che, in qualità di ”cittatino Velletrano” aven-
do ospitato “con biglietto a pagamento” del
Comune, nella sua casa un sergente di Artiglieria

a cavallo, con moglie e figlia sin dal 7 novem-
bre, dopo un mese esatto vuole “risquode-
re qualche quatrino per l’olio, fuoco e let-
to”, somministrati “secondo il biglietto del det-
to Comune che mi obblicava”; indirizzato ini-
zialmente al Direttore di polizia, che si dichia-
ra non incaricato a riguardo, si rivolge ora
al Delegato Apostolico, a cui chiede“ giustizia
come da Dio” supplicando il promesso, dovu-
to, pagamento, perché dice “ho una nume-
rosa famiglia e per lugrarmi un quadrino mi

continua nella pag. accanto



2929Novembre 2025Novembre 2025
Anno 22, n. 11 (230)

ho tolto il letto e tuttora dormì a terra”. E non
manca chi, aspirando a rimborso con
dichiarazione firmata da due garanti, affer-
mi sempre con scrittura e grammatica riflet-
tenti la conoscenza solo quotidiana della lin-
gua: “Io dichiaro a propria verità, Sig
Pietro Sciotti alla suua casa, auto quattro
sordati napolitani, più do mese uno Foriere
a malato, Io sotto critto Fortunato Remiddi
Gaspare Cuprara come sopra”. E non ven-
gono richiesti rimborsi solo per viveri,
alloggi, stallatici, ferramenta, olio, sommi-
nistrati ad ufficiali ed a truppe ma anche per
danni inevitabilmente subiti dalla presenza
considerevole ed imprevedibile, improvvisa,
di un numero esorbitante di uomini ed ani-
mali, cavalli e muli. 
Luigi Carofigli espone al Comune i danni rice-
vuti (verificati dal Bianchini, per cui in segui-
to liquidati) dalle truppe napoletane nella sua
“Vaccareccia in Via del Metabo”, pregandone”
rimborso”, ovvero “previa e fatta Perizia gli
sia rimessa in primiero stato tutto il danno
esposto, vale a dire pagato del totale impor-
to di esso”. 
Il Signor Carofigli infatti aveva subito dan-
ni alla “porta della Stalla”, alla “mangiatoia
per dieci bestie, alla taccionata che divide-
va l’orto dalla Riserva”, per cui “i cavalli si

sono mangiati“, affermava, ”i Broccoli e cir-
ca duemila piante di carciofi. Degli altri erbag-
gi non più esiste uno”4. 
Ettore Novelli ed Antonio Novelli, il 23 novem-
bre 1860, per motivare la loro richiesta di
risarcimento, precisano al Comune “che La
notte de’ 20 del corrente mese, alcuni caval-
li dell’esercito napolitano, i quali sono
tenuti nel chiostro del convento del Carmine
di Velletri, rotto l’uscio, invasero un granaio
che risponde là dentro, e che fu tolto in affit-
to dai sottoscritti. -…I PP. Carmelitani, e i

soldati francesi ivi alloggiati“ (non c’erano
solo le Truppe napoletane!), “possono far
fede dell’esposto, e giudicare se è troppo
o non anzi poco l’indennità di scudi quindi-
ci che dai sottoscritti si chiede”.
E la presenza delle truppe francesi non susci-
ta al Governo ed alla cittadinanza meno pro-
blemi. Eloquenti a riguardo sono i tre casi
di seguito riportati. 
Il 24 gennaio 1861 si rivolge all’ill.mo Gonfaloniere
di Velletri, il conte Latini Macioti, asseren-
do che “il Sig. Colonnello Francese giunto
col distaccamento in Velletri questa matti-
na, dicendo di essere esso” (uso e posizione
del pronome propri del dialetto veliterno!)
”il Padrone di Casa (!) ha voluto rimettere
a forza il suo legno dentro la mia Rimessa,
la quale non è stata à codesto Comune loca-
ta; sò che il mio Cocchiere è venuto dalla
Vostra Signoria a farle partecipe tale atto arbi-
trario e che le ha risposto” (pazienza per la
grammatica in generale ed umana propensione
per chi subisce prepotenza!) ”la si facesse
per ora rimettere che quindi Ella faceva far
ricerca di altro locale, ma per altro sò anco-
ra che la Va Signoria Illma questa sera ha
risposto al medesimo, il stà beste). 
Questa risposta indica che la Vostra
Signoria Illustrissima non solo non hà

abbassati ordi-
ni per far ricer-
ca o locarsi di
altro locale, ma
che vuole
approfittare del-
la mia condi-
scendenza a
tutt’altro che
mi ha richiesto
…, ciò che
necessita a mio
esclusivo uso.
E’ pertanto che
vengo a richie-
derle di libera-
re il mio loca-
le da tale ser-
vitù, e finire
quella di altri

locali di mia proprietà occupati dalle Truppe
a forma della mia lettera rimessa a
Monsignore Delegato di questa Città. Di tan-
to dovea rendere consapevole la Signoria
V. e pregandola d’un riscontro con distin-
zione hò il pregio dirmi….”. E come avreb-
be potuto la Municipalità mettersi in contrasto
con i Francesi?
Ed il Comune è oberato, anche quando le
truppe napoletane iniziano ad essere un ricor-
do, occorrerà, infatti, qualche mese, dopo
la loro partenza, perché le autorità si atti-

vino per i dovuti, vari, rimborsi.
Il 15 maggio 1861, ad esempio, dal
Municipio verrà stilato, per il sospirato rim-
borso, il “Riassunto” dei danni subiti e denun-
ciati dai privati nel corso dell’ospitalità alle
soldatesche napoletane. 
Con cura vengono indicati in corrispondenza
del cognome e nome dei reclamanti, il tito-
lo del reclamo, la somma del rimborso, le
osservazioni; nell’elenco compare anche un
personaggio di rilievo, Antonio Santocchi,
il f.f. del Gonfaloniere, Superiore della Chiesa
di S. Antonio di Padova, il quale lamenta dan-
ni apportati alla struttura religiosa. Sono più
di cinquanta le dichiarazioni in Velletri, dal
luglio 1861, di ricevuto rimborso da parte di
privati per gli alloggi offerti alle truppe napo-
letane tra il 7 novembre 1860 ed il 4 feb-
braio 1861 e per gli stallatici somministrati
a una quantità considerevole di cavalli e muli
(nel primo mese ben 550!)

5. Riflessioni di chiusura

A conclusione del mio appassionato studio
dei ben oltre trecento, documenti veliterni,
non posso non rammaricarmi per l’essere
la documentazione di questi tre mesi di ospi-
talità in Velletri alle truppe napoletane, ben-
ché ricca, sicuramente non completa.
Guerre, infatti, incendi, umidità, la stessa usu-
ra del tempo, hanno lasciato un forte segno,
ma, negli ultimi anni, con il contributo del
Progetto RInASCo della Regione Lazio, ali-
mentato dalla cura degli archivisti, è, indi-
scutibilmente, possibile allo studioso, anco-
ra gustare l’essenza delle tantissime micro-
storie che effonde l’eloquente materiale for-
tunatamente riportato alla luce e, custodi-
to con zelo oggi, nella Biblioteca Comunale
di Velletri, Fondo Antico. 
Microstorie, per lo più di semplici cittadini,
emergenti dall’arido tessuto burocratico sì,
forse per questo, in genere, trascurate, eppur
umane, eterne, comuni vicende del vivere
sociale, offuscate spesso, nella Storia, dal-
la luce abbagliante degli eroi! Manzoni docet!
Nelle due foto accanto, un buono per lo stal-
latico dei cavalli, ed uno per il carbone per
il riscaldamento, ma questo solo per il gene-
rale Echaniz!

FINE
_____________________
1 ASR, Leg. Ap., Velletri, B. 524
2ASR. Leg. Ap. Velletri, B. 406
3 ASR. Leg. Ap. Velletri, B. 405
4 ASCV, PFR, 9n/487



3030 Novembre 2025Novembre 2025
Anno 22, n. 11 (230)

Bollettino diocesano:

Prot. n° RSS  33 / 2025
NOMINA DI UN MEMBRO DEL CONSIGLIO DI AMMINISTRAZIONE

DELLA FONDAZIONE “OPERA PIA G. e F. BERARDI”

Vista la Deliberazione di Giunta Regionale del Lazio n.253 del 12.05.2020, pubblicata sul BURL del 14.05.2020 n. 63, supplem. 2,
con cui è stata disposta, ai sensi dell’art. 6 del Regolamento Regionale n.17 del 09-08-19, la trasformazione dell’I.P.A.B. “Casa di
Riposo G. e F. Berardi” nella Fondazione “Opera Pia G. e F. Berardi”, in qualità di persona giuridica di diritto privato senza scopo di
lucro, ai sensi della Legge regionale 22.02.19 e dell’art. 6 del Regolamento regionale 09.08.19, n. 27;
visto l’art. 4 del nuovo Statuto della Fondazione, approvato nella stessa DGR n.253/2020 di cui sopra, in cui vengono indicati in nume-
ro di 5 i componenti del nuovo Consiglio di Amministrazione, di cui tre di nomina dell’Ordinario diocesano;

NOMINO
Membro del Consiglio di Amministrazione 

della Fondazione “Opera Pia G. e F. Berardi” in Velletri:
il Sig. CLAUDIO GESSI,

nato a Sgurgola (FR) 03/04/1955.
Il Sig. Gessi prende il posto del  sig. Leone Antonio , dimissionario per motivi transitori. Auguro al nuovo Consigliere un proficuo lavo-
ro per la conduzione e lo sviluppo di una realtà diocesana così importante e valida per tutta la società civile veliterna, con ogni bene-
dizione del Signore.

Velletri, 07 ottobre 2025  +Stefano Russo
Vescovo di Velletri-Segni e di Frascati

———————————————
Prot. n° RSS  34 / 2025

Al Rev. P. MOISES R0JAS ORTEGA M.X.Y.,
salute e benedizione nel Signore!
Volendo provvedere alla nomina di un sacerdote che si dedichi in modo stabile al delicato ministero di Esorcista;
letto il can. 1172, parr. 1-2, CJC; 
visto quanto contenuto nella lettera Inde ab aliquot annis dell’allora Congregazione per la Dottrina della fede, datata 29 settembre
1985 (AAS, 77 [1985], 1169- 1170); 
visto il Rituale romanum, Rito degli esorcismi (in EV 17/1632-1676);
in conformità alle disposizioni disciplinari emanate dell’allora Congregazione per la Dottrina della Fede (Cfr. Istruzione Ardens felici-
tatis, circa le preghiere per ottenere da Dio la guarigione, datata 14 set-tembre 2000, in Notitiae 37 [2001] 20-34);
dopo attenta e ponderata riflessione, con il presente 

DECRETO,
NOMINO TE, 

P. MOISES R0JAS ORTEGA 
nato a Contratacion (Colombia) il 038/10/81977 e ord. pres.ro il 02/12/2007

dell’Instituto de Misiones Extranjeras de Yarumal, 
Parroco di Sant’Anna in Valmontone

ESORCISTA  NELLA DIOCESI SUBURBICARIA DI VELLETR-SEGNI. 

La nomina decorre da oggi e si protrarrà ad nutum episcopi.
Nella celebrazione degli esorcismi, Ti atterrai rigorosamente e scrupolosamente, caro Don Moses, alle disposizioni del Rituale De
exorcismis et suplicationibus quibusdam del 22 novembre 1998, in comunione con il sottoscritto Vescovo diocesano. 
Possono far ricorso all’esorcista diocesano tutti i fedeli appartenenti alla Diocesi suburbicaria di Velletri-Segni e, informato il sotto-
scritto, i fedeli appartenenti alla Diocesi suburbicaria di Frascati. Solo eccezionalmente fedeli provenienti da altre Diocesi possono far
ricorso a Te, previa presentazione e autorizzazione dell’Ordinario di appartenenza.  
Raccomando che l’esercizio di questo particolare incarico avvenga sempre in privato, evitando, perciò, l’eccessiva pubblicità. Per la
delicatezza dei casi e il rispetto delle persone è vietata la presenza e l’utilizzo di mezzi mediatici.
Con la mia Benedizione.
Dato a Velletri, dalla Residenza episcopale, 
20 ottobre 2025, 

+ Stefano Russo
Vescovo di Velletri-Segni e di Frascati



3131Novembre 2025Novembre 2025
Anno 22, n. 11 (230)

Bollettino diocesano:

Prot. n° RSS  36 / 2025

Con mio decreto Prot. n° RSS 06/2023  il 23.01.2023 nominai P. Arokiadoss ANTONISAMY o.m.d. vicario parrocchiale presso la Parrocchia
di Lariano. Ora i suoi superiori lo hanno destinato ad altro incarico.
Volendo assicurare alla parrocchia di Lariano una adeguata cura e presenza pastorale, accolgo l’indicazione dei superiori dell’Ordine
della Madre Dio e con il presente decreto che immediato valore

Nomino Te

Rev.do p. Michele LOPOPOLO O.M.D.
n. a San Ferdinando di Puglia il 26/08/1964; ord. il24/09/1989

Vicario Parrocchiale
della Parrocchia di Santa Maria Intemerata Lariano.

Ti accompagni, negli impegni pastorali, la benedizione del Signore che,  invoco su di Te, affidandoti all’intercessione della Beata Vergine
Maria e di San Giovanni Leonardi.

Dato a Velletri, dalla Residenza episcopale, 
22 ottobre 2025, + Stefano Russo

Vescovo di Velletri-Segni e di Frascati
————————————————
Prot. n° RSS  37 / 2025

NOMINA DEI MEMBRI DELLA COMMISSIONE DIOCESANA 

PER I BENI CULTURALI E L’EDILIZIA DI CULTO 

La nostra Diocesi custodisce un notevole patrimonio storico e artistico, è ricca di chiese ed opere d’arte distribuite su un territorio
comprendente nove comuni, ciascuno con le proprie peculiarità sociali e culturali le proprie esigenze demografiche ed urbanistiche a
cui dare adeguate risposte di tipo tecnico e pastorale. Per attuare questo la Diocesi si avvale dell’ Ufficio Diocesano Beni Culturali e
l’Edilizia di culto (=BCE) e della Commissione Diocesana per i Beni Culturali e l’Edilizia di culto. 
Grato per il competente e volontario apporto dei membri che finora hanno svolto il compito loro richiesto nella Commissione, voglio
continuare a sostenere questo bisogno primario della nostra chiesa locale attraverso un rinnovo del gruppo con altre persone dispo-
ste ad occuparsi di tale servizio. 
E ringraziando fin da ora i nuovi designati, confidando nelle loro capacità umane, culturali, tecniche e professionali, per le facoltà con-
cessemi dal can. 157 del C.J.C, con il presente decreto, che immediato valore per la durata di cinque anni, salvo diverse disposizio-
ni,  istituisco la nuova Commissione Diocesana per i Beni Culturali e l’Edilizia di culto (BCE) con le seguenti nomine:

Presidente: S.E. Rev.ma Mons. Stefano Russo
Vicepresidente: don Claudio Sinibaldi, 

Incaricato Diocesano e Direttore dell’Ufficio Diocesano BCE

Don Andrea Pacchiarotti, Direttore Ufficio Liturgico Diocesano
Fiacco Massimo, Ingegnere edile

Prof.ssa Gargiulo Maria Grazia, Ingegnere-Architetto
Prof.ssa Bigaran Margherita, Storico dei Beni Culturali della Chiesa

Segretaria: Dott.ssa Lupu Mihaela

Per particolari situazioni la Commissione potrà avvalersi anche della consulenza di esperti esterni. 
Il presente decreto annulla tutti i precedenti riguardo alla Commissione e ai singoli membri.  

Dato a Velletri, dalla Residenza episcopale, 
22 ottobre 2025,

+ Stefano Russo
Vescovo di Velletri-Segni e di Frascati



Bollettino diocesano:

Prot. n° RSS  38 / 2025

Verbale della Dedicazione
della Chiesa parrocchiale di Regina Pacis in Velletri (Rm)

Io, Stefano Russo, per Grazia di Dio e designazione della Sede Apostolica, Vescovo della Santa Chiesa Suburbicaria di
Velletri-Segni, nel giorno nove, domenica - giorno del Signore Risorto -, del mese di Novembre, dell’anno Giubilare del Signore due-
milaventicinque, durante la solenne celebrazione della SS. Eucaristia, compiendo tutti i Riti previsti dalle norme liturgiche vigenti, come
contenuti nel Pontificale Romano e nel Cerimoniale dei Vescovi, e a norma del canone 1237 §§ 1-2 del Codice di Diritto Canonico,  

ho dedicato a Dio - Padre, Figlio e Spirito Santo - 
l’Altare e la Chiesa della Parrocchia sita in “Velletri”

imponendole contestualmente il titolo di “Regina Pacis”.

Nel territorio ove già una piccola cappella poi elevata nel 1971 a parrocchia ma dalle strutture insuffiecienti.
Aperta la porta della nuova Chiesa e guidati i fedeli al suo interno, ho asperso l’Assemblea, le pareti e l’altare dell’edificio, recente-
mente edificato secondo il desiderio della Diocesi Veliterna-Segnina, della Comunità Parrocchiale e di Mons. Angelo Mancini.

Ho quindi consegnato ai lettori il  libro delle SS. Scritture, affinché risuonasse la Parola di salvezza, che edifica i credenti
nell’unico, santo popolo di Dio, che Egli si è acquistato nel Sangue prezioso del Figlio suo, Verbo fatto carne per opera dello Spirito
nel seno della vergine Maria. Dopo la proclamazione pasquale del Santo Evangelo e l’omelia, professato il Simbolo della Fede, invo-
cata l’intercessione della S. Madre di Dio e dei Santi, deposte nell’altare le reliquie dei Santi: Francesco d’Assisi ex cineribus (dalle
ceneri), Chiara d’Assisi  v., Bruno ep. Segni,  Antonio Maria Zaccaria, Elisabetta di Ungheria e dei Martiri: San Clemente, San Massimiliano
Kolbe, Santa Maria Goretti v.m. e del Beato Luigi Maria Monti, ho solennemente dedicato l’altare stesso e la Chiesa tutta, pronun-
ziando in canto la Preghiera di Dedicazione. 

Sull’altare unto con sacro Crisma, onorato con incenso profumato, rivestito di candidi lini, illuminato con ceri, divenuto segno
del nostro Redentore – glorioso Vincitore della morte –, ho quindi celebrato il Santo Sacrificio, spezzando il Pane della vita e innal-
zando il Calice della salvezza, pregando per i vivi e per i defunti. Nell’attesa della venuta del Signore, proclamando la sua Morte e
Risurrezione, i molti presenti hanno partecipato della SS.Comunione, rendendo grazie a Dio per le meraviglie della sua misericordia
e per la chiamata alla vita eterna, di cui il Corpo e il Sangue del Risorto sono caparra fin d’ora, mentre, pellegrini nel tempo, cammi-
niamo verso l’Eterno. 

Al termine della divina liturgia, avvalendomi di quanto disposto nell’ Enchiridion Indulgentiarum (33 § 1,6°), ho concesso alle
solite condizioni l’ Indulgenza plenaria ai presenti e, perché i Santi Misteri vissuti fossero ricordati nel tempo, ho fatto redigere e fir-
mare anche da alcuni membri della Comunità Parrocchiale presenti al Rito il presente verbale in due esemplari autentici, dei quali
uno è destinato all’Archivio della Parrocchia “Regina Pacis” e l’altro all’Archivio Diocesano.

Ora e sempre sia benedetto Dio, Padre del Signore nostro Gesù Cristo; nella sua grande misericordia ci ha rigenerati, median-
te la risurrezione di Gesù Cristo dai morti, per una speranza viva, per una eredità che non si corrompe, non si macchia e non marci-
sce. Essa è conservata nei cieli per noi, che dalla potenza di Dio siamo custoditi mediante la fede, per la nostra salvezza, prossima
a rivelarsi negli ultimi tempi. Perciò siamo ricolmi di gioia (Cfr. 1Pt 1,3-6) e lodiamo, con la nostra vita, “Colui che era, che è e che
viene… Vieni, Signore Gesù!” (Ap 1,4.22,20). 

Dato in Velletri (Rm), presso la Chiesa parrocchiale di Regina Pacis, 
il 9 Novembre 2025, quarto del mio Episcopato.

+ Stefano Russo 
Vescovo di Velletri-Segni e di Frascati

Mons. Angelo Mancini
Cancelliere Vescovile e parroco di Regina Pacis

Rappresentanti della Comunità Parrocchiale


